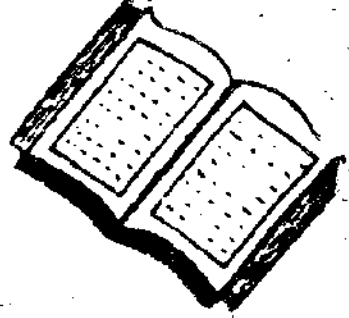




جمال و حُسن قرآن تو ریجان ہر مسلمان ہے  
قرآن ہے چناندا اور وکی ہمارا چناند قرآن ہے



# الْقُرْآن

«جماعت اسلامی نہبیر»



مئی - جون 1955ء



سالانہ چندہ پیشگی  
ایڈیٹر ایڈیٹر  
پانچ روپیے ابو العطاء جالندھری ایک روپیہ  
قیمت جماعت اسلامی نہبیر  
(روپیہ - ۴۵ سنتان)

# الأخوان المسلمين کی تحریک

## وزیر اعظم مصر کا حکم سری بیان

جانب بھال عہد الناصر فیروز اعظم مصر نے ان اقدامات کی وضاحت کرتے ہوئے جوان کی حکومت نے جمیع الاخوان کے خلاف کمکتی ہی تحریک ریکارڈ کیا ہے۔

”والحق اننا لم نقم بهذه الاجراء الا بعد ان اخترفت.. جماعة الاخوان الارهابية المنحللة.. عن طريق الاسلام الصحيح وامتناعها عن تقديم الاسلامية ووسائل النسق والتدمير التي يخفى بها اعضاء الجهاز السرى لاستعمالها في الاغتيال والتغريب التي اتخذته وسيلة لها لتنفيذ مآربها ومتها معها في اعتلاء الحكم بالقوة بعد الاجهاز على اعضاء مجلس قيادة الثورة والمخلصين من ابناء الوطن.. ورثى عترت اعضاء هذه الجماعة اعتراضاً صريحاً بكل هذه الخطط عند محکمةهم امام محکم الشعب.. ولا شك ان الامم الاسلامية في أشد الحاجة الى الاستقرار والبناء بعد ان تخلص معظمها من كابوس الاستعمار“

”یحقيقہ ہے کہ ہم نے یہ اقدام صرف اس وقت کیا جبکہ الاخوان کی دہشت پسند جماعت نے جسے اب خلاف قانون فسروادے دیا گیا ہے صحیح اسلام کے طریق سے سماں اخراج انتیار کر لیا۔ اور ان اسلحہ اور مہلات تحریک و برپادی کے پرداز کرنے سے الکارکر دیا جو ان کی خفیہ پامن نے پھیپاڑکھے تھے۔ تاواہ انہیں خود زیریں اور اچانک قتل و تحریک میں استعمال کر سکیں۔ اس جمیعت نے اس طریق کو حکومت پر جبراً قبضہ کرنے کے لئے ذریعہ بزار کھاتھا۔ وہ چاہتے تھے کہ قیادة الثورة کی مجلس سینیٹ موجودہ حکومت کے ارکان نیز شخص فسروذ ندای مصر کو ختم کرنے کے بعد وہ پانچ مقاصد کو پورا کرنے کے لئے پر حکومت آجائیں۔ خود اس جمیعت کے اراکین نے محکم الشعب میں دوران مقدس ان تمام امور کا واضح اعتراف کیا ہے۔ اور یہ ظاہر ہے کہ اُلم اسلامیہ بن لاپیشتر حصہ ابھی ابھی استمار کے پیغمبر سے رہا ہوا ہے اس وقت اس بات کی سخت محتاج ہی کہ انہیں استحکام واصل ہو اور وہ تحریکی کام کو سکیں۔“

# مجلس انصار اللہ مرکزیہ کا ترجمان



چڑھہ سالانہ  
پاکستان  
بھارت کیلئے  
پاک روپے  
دیگرانکے سے پیندرہ شلنگ

ایڈنٹری  
الرطاب  
تائپ  
فاضی محمد نذیر الصلوی  
مسعود احمد ہلوی بی۔ ۱۔۷

## جماعتِ اسلامی نمبر

نمبر - ۶

رمضان، شوال ۱۴۲۷ھ

جولائی، جون ۱۹۰۵ء

### مقالات

|    |                                                                                                                        |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱  | ”الاخوان المسلمون“ کی تحریک کے متعلق دنیا غلام رضا تحریری بین                                                          |
| ۲  | مزدوری گزارشات                                                                                                         |
| ۳  | مولانا مودودی شرعاً نبی جماعت بنانے کے مجاز نہیں!                                                                      |
| ۴  | قرآن مجید اور احادیث نبوی کی رو سے فرد بندی بخوبی جرم ہے۔                                                              |
| ۵  | اشتر کی انقلاب کا طریق کارروائی جماعتِ اسلامی                                                                          |
| ۶  | جماعتِ اسلامی تحقیقاتی مدارک کو روپرٹ کی روشنی میں                                                                     |
| ۷  | جماعتِ اسلامی کی تاریخ پاکستان بننے سے پہلے                                                                            |
| ۸  | مولانا سید ابوالعلی صاحب مودودی اور ان کی تحریک<br>(ایک تحقیقاتی مقالہ)                                                |
| ۹  | نظامِ اسلامی کا قیام اور جماعتِ اسلامی                                                                                 |
| ۱۰ | (اطالیع د ناشر ای اسٹریلیا جیا اندیسری نئے عیناء ای اسلام پرنسیپیوں کی، فتنہ مالی المذاقان روپہ مطلع بھنگ کو شائع کیا) |

ضروری گزارشات

حضرات آپ کے سامنے الفرقان کا "جماعت اسلامی قیر" پیش ہے اس سلسلہ میں پہنچگار شات ہوں ہیں۔

(۱) جانب مولانا عبدالعلیٰ صاحب مردو دی کی تحریک اور جماعت اسلامی کے یادیں یونیورسٹیز اور مستلزمات پر عمل ہے۔ ایک بنیادی اتفاقی مصالحہ کے عروج زد و سست مولانا دوست محمد صاحب فاضل گاہے۔ پھر تحقیقاتی عدالتیں پاکستان کے بہترین جوں نے جامعہ ملیٹری کارکے متعلق یوبیانات تجویز کیئے ہیں وہ بھی نہایت مفید اور مستند معلوم ہے۔ جانب شیعہ محمد اقبال صاحب یہم۔ اسے معمون میں جماعت اسلامی کی صحیح تاریخ اور اس جماعت کے امیر کے سوانح پر بیرونی صاف معلومات ہیں۔ جانب سعد احمد صاحب ڈبلوی یی۔ اسے اور جانب بشیر احمد صاحب فرقہ بی۔ اسے کم خصر مقالات میں جماعت اسلامی کے مقاصد اور سیاسی یا ایسی پیدائشی بحث کی گئی ہے۔ الفرض یہ آئنا بجا ہو کہ اس نظر کے جملہ مفتایں اپنی تفاصیل میں بہتر اور مشتمل ہیں۔

یاد ہے کہ اس نمبر کی اشاعت سے کچھ کل دلائاری، کسی کے خلاف استعمال انگریزی اور کسی کے مالیہ میں غلط فہم پیدا کرنا ہرگز مقصود نہیں بلکہ تم پر اور یہ بھی حقائق کا انعام رہنے تھے۔ اصل ہے آپ کو اس نمبر میں اسلامی جماعت کے اخبارات المیر، تسلیم اور کوثر وغیرہ کا شابی بالا لاقید اور ان کے ظریفہ فقرات نہیں گے۔ نبھی کوئی استعمال انگریز عبارت میں کوئی اور نہ بھی کوئی سب سے حوالہ اور میں سندیات نظر نہیں۔ ہمیں مرست ہے کہ تم صحیحہ الفاظ میں ٹھوپی حقائق پر مش کر رہے ہیں۔

(۲) جماعتِ اسلامی نے "الاخوان المسلمون" کے نام پر صورتیہ سلطان حکومت کے بذمام کرنے کیلئے بھی جاری کر دی تھی ہے وہ بنی الاویہ سیاست کے لحاظ سے بھی مناسب نظر میں آتی ہے۔ بلاشبہ ہر مظلوم کی حمایت ستر دیسرے مگر اس بالائیں نامہ اُر تحریت بخاتمے خود مظلوم ہے۔ وزیر اعظم عمر حناب بحال عبد الناصر کا نامہ تحریری بیان اس بالائیں شایستہ واضح ہے تو اس سال کے صحت پر شائع ہو ہے۔ ہمیں ملحد طے دل سے حقائق رخود کرنے کا عادی بینا چاہیے ۔

(رسوں) یہ مومنوں عہد خاص دیکھیج کا یاد رکھتے ہے کہ جناب مودودی صاحب نے بہت سی یا توں میں حضرت یافتی مسیلہ احمدیہ علیہ السلام کا نقل کی کوشش کی ہے۔ جو نور کے معنی مولانا مزا اعلیٰ ہا درستے اسی مدارپر مزدیشوں کو جماعت اسلامی کا اصلاح ”قراندیا تھا۔ اس سلسلہ میں آپ اس نمبر میں مکرم مولوی دامت مدد صاحب کے تتمیع مقالہ میں بہت سی مثالیں پائیں گے جن سے ظاہر ہے کہ مودودی صاحب بہت سی یا توں میں احادیث کے نئی قسم رحلی ہے ہیں۔ البته سایکی اقتدار کے حصول میں وہ کیوزم کے متعلق ہیں۔

(۳) جماعتِ اسلامی بھارت میں بھی ہے اور پاکستان میں بھی مکونوں کے اسلامی دستور اگلے ہیں۔ بھارت میں تو ”قیادتِ کافر“ بُربر قدر اے ہے اس کی جماعتِ اسلامی اس سے پوچھا پیدا تعاون کر رہی ہے، اسکے حکام کی تعییں کر رہی ہے اور اس فکر میں حکومت کے خلاف کوئی نفت و حقارت پیدا نہیں کر رہی۔ اسکے بالمقابل پاکستان میں یہ حکومت موجود ہے وہ مودا نامود ددی کے الفاظ میں حیات فارم قرہبے بس کا تبدیل کرنا فخر رہے ہے۔ اس شہادہ کے ایک شذرہ میں جماعتِ اسلامی کے اس منصباد سوقت کے بالے میں مختصر بیان ملاحظہ فرمائی گئی۔ (۵) آخری صحیح پرین تصاویر شائع ہو رہی ہیں۔ ایکیہ ہمارا امام حضرت خلیفۃ المسیح الشافی آئیہ اللہ نظر کرایتے و مشق کر لئے ہمیارہ یوسف احمد چوہن ہے ہمیہ دوسری یہی شخصوں جناب یوسد حضرت خلیفۃ المسیح الشافی آئیہ اللہ نظر جلوس عیت کاملہ کے ساتھ ہے، پس نائنے، گلشن، تیسری آصیوی حضرت چولوی نزیر احمد صاحب علی رحمہ السلام کی ہے، آپے اپنے وطن سے درآپنے اپنے جملے سے ہدایت الرہن خوبی اور یقینی تسلیع، یہم پھر حضرت اکبر تے ہوئے، اڑیچی رشید شریخ کو وفات پائی ہے۔ اتنا لفڑا اتنا میہ ما جعون +

# مولانا مودودی شرعاً نبی جماعت تبار کے مجاز ہیں ای

## قرآن مجید احادیث نبویہ کی وسیفۃ بیداری سخنست چھرم ہے

### کیا مولانا مودودی نبی یا مسیح موعود ہونے کے مدعی ہیں؟

اددان پرگاہ ہوادار ہم جماعت دوسرے مالکی لوگوں کے لئے  
خوب ہو اور سب پرگاہ ہو۔

یہ وہ ایم فصل العین ہے جس کے لئے خدا تعالیٰ کی طرف  
سے نبی اسلامی جماعت قائم کی جاتی ہے۔ لیکن کون الرَّسُولُ  
شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شَهِيدًا عَلَى النَّاسِ کو  
دوسری جگہ بپیرای ویگاس طرح بیان کیا ہے۔ فرماتا ہے  
کل هنڈم سینیلی آذُعُوا لِهِ اللَّهُ عَلَى يَصْبِرَةِ  
أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسُبْعَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ  
الْمُشْرِكِينَ (سورة یوسف ۲۳) لئے نبی اکمل اعلان کر رکھ  
میرا کام اور میرا طریق کا دریہ ہے کہیں اور میرے منفذ والے  
ہیں دبہ بصیرت رخواۃ الی اللہ کرتے ہیں خدا یا کہ ہے اور میں  
مشرکوں میں سے میں ہوں۔ ”بُنْ مَعْلِمٍ ہو تو کہ اللہ تعالیٰ نبی  
کے ذریعے سے جو امتیت مسلمہ قائم کرتا ہے وہ دعوت الی اللہ  
کے لئے قائم ہوتی ہے اور نبی اس کا اصل کام اور نصب العین  
ہوتا ہے۔

قرآن مجید اور احادیث صحیحہ سے معلوم ہوتا ہے کہ  
مفترِ مسلم میں تفرقہ پیسا کرنا بدترین یحُرم ہے۔ اللہ تعالیٰ  
فرماتا ہے وَلَا تَكُونُوا كَاخَالِذِينَ لَعَنَّا قُوْا (آل عمران)  
لئے مسلمانوں ایمان پہلے فلسط کارلوگوں کی طرح زین جانا جو مختلف  
فرقوں میں بٹ گئے تھے۔ دوسری جگہ ارشاد ہے اِنَّ اللَّهَ مِنْ  
زَرَقُوا بِيَهُمْ وَكَانُوا يَتَمَمُّحُوا لَهُمْ مِنْهُمْ فِي  
شَيْءٍ رَّأَيْمَا أَمْرُهُمْ بِأَنَّكَ اللَّهُ شُرَفٌ يَتَمَمُّهُمْ  
بِعَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ (الانعام ۲۴) کجو لوگوں میں تفرقہ

الله تعالیٰ فرماتا ہے وَجَاهَدُوا فِي الْأَنْوَارِ  
جَهَادٌ هُوَ أَجْتَبَاهُمْ وَمَا يَعْمَلُ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ  
مِنْ حَرَاجٍ وَلَهُ آتَيْكُمْ أَبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّا لَهُ  
الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلٍ وَّفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ  
شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شَهِيدًا عَلَى النَّاسِ  
فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَأَتُوْزُ الرِّجَاهَ وَاعْتَصِمُوا  
بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَانَا كُمْ فَيَعْلَمَ الْمَوْلَى وَنَعْلَمُ التَّصِيرَ وَ  
(سورۃ الحج) کہ اللہ تعالیٰ کو پیش کے لئے پیدا جہاد کرو۔ اسی سے  
تم کو ملے مسلمانوں بیکنیرہ کیا ہے اور دین کے مالیے میں تم پر کوئی  
سلکی بنتیں نہیں دیں دی اپنے باب ابراہیم کے حلقے کی اختیار کرو  
اس نے پہلے ہمچنانہ مسلمان رکھا اور اس دو دین بھی تین  
مسلمان پھر ایسا یا یہ رسول تم پرگاہ ہو اور تم باقی لوگوں پر گو  
ہوئیں حقیقی طور پر معاذیں قائم کرو۔ زکاۃ دو اور عتقہ تعالیٰ  
کے ساتھ ضبوط تعلق قائم کرو وہی تمہارا آقا ہے کیسا اپھما  
آقا اور کیا اپھما حد گاہ ہے؟“

اس آیت کو میرے امانت مسلم یا اسلامی جماعت  
کے بنائے کی خوفی اور بنائے کا طریق خود خدا نے دو خلاں  
نے بیان فرمادیا ہے بجد ہو سما کم المُسْلِمِينَ  
مِنْ قَبْلٍ وَّفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا  
عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شَهِيدًا عَلَى النَّاسِ مِنْ صاف  
بِتَادِیا گیا ہے کہ اسلامی جماعت قائم کرنا اللہ تعالیٰ کا کام ہے  
اوہ وہ نبی کے ذریعے سے قائم ہوتی ہے مالکے قائم کر لے کی  
خوفی و غایبت یہ ہوتی ہے کہ نبی اس جماعت کے لئے خوب ہو

کردہ امت کیسے ہاگ ہو گئی ہے جس کا اقل میں ہوں لوگوں کے  
آنے والی سی رسم موجود ہوں گے۔ ان آیات و احادیث سے عیار  
کرماست سلم کوئی حادثت میں تبدیل کرنے کا واقعہ آنونی نہاد  
میں ہو لگا۔ حرم کام ایک فظیم الشان موجود بی سی رسم موجود کے فریعے سے  
ہو لگا جو اخیرت سماں الشاعر علیہ وسلم کو ظہرت مرحوم کمر بھاگ۔

کو جو دو نظراء میں سماں توں ہاد دوسرا سے لوگوں کی حالت  
تھا اس تاریخی لشکر کیان کی اصلاح کے لئے ایک پیغمبر اسلام کی تحریک  
امد دتعالیٰ کی طرف بیماری ہو۔ موٹانا مسودی لکھتے ہیں: ”بھی کے  
لیکن مسلم قوم کے نشانوں نے فیصلہ اُرادہ اسلام کے جاں اور پیغام  
فیصلہ می خرافت اور نوٹے فیصلہ اخراجات پر مصروف ہی یعنی وہ خود  
اسلام کے طریق پر چلنا نہیں چاہتے اور وہ اس منشار کو پورا کرنا  
چاہتے ہیں۔“ (ترجمان القرآن المکتبہ ۱۹۳۷ء) جناب  
سود و دی عطا کی جماعت مشمول صفتِ الاما ابو محمد امام تحریک لکھتے ہیں:-  
”داقعہ یہ ہے کہ مسیح صلی اللہ علیہ وسلم نے تحریکِ تھوف اور تحریکِ اقامت  
دین کے فرق کو بھیز کر شرمندی نہیں کی۔ تحریکِ اقامت دین ایک  
تیریخی انسان تحریک ہے اور تحریکِ تھوف مصلحانہ یا یونیورسٹیز کے تحریک ہیں۔  
وہ ایک عالم انقلابی تحریک ہے اور تحریکِ تھوف ان درویں اصلاحی۔ اور  
ان دنوں تحریکوں کی وقت اور زمانہ جو ایک داہم موتاہیے جو دن کی  
عقلیہ و اقدارِ قائم ہو تو دو دلستِ سوچاہی کی کثرت کے باعثِ مسلمانوں  
میں خدا برخی اور تحریکِ اخراجت کے سیکھ افسوسی اور دینیاد الہی پھیلنے لگے  
ہذا سچانت کی اصلاحِ مفہوم دہنو تو سوقت کیلئے تھوفت کی تحریک  
مفید ہو سکتی ہے۔ بلکن جب کفر والی اقدارِ قائم ہو تو اعتمادیں  
کی تحریک اٹھائی جائے تی من حالت میں انجیاں کرامہ اللہ صلوا  
والسلام ہی کا طریقہ مکار مفید ہو سکتا ہے... اس تحریک کے  
رضا کاروں کی تیاری کیلئے حلقوں میتوں کے سوا اور کوئی طریقہ  
موز و انہر رہو سکتا۔ اوس کھنڈ پورا۔ ص ۴-۳۶۹

مورخیں یہ ہو سکا۔ (لارڈ یونیورسٹی جاری رکھتے ہیں) اب شایستہ واضح اور بیکن سوال یہ ہے کہ چنانچہ دودھی صاحب نے یہ راں نمازیں نئے فرقا اور نئی اسلامی جماعت کی بنیاد کیں یا نہ رکھیں گے؟ کیا وہ مدھیٰ زمانہ تھا جیسا کیا انہوں نے پیغمبر اعظمؐ تحریکیہ بنی ہوئی چاہا۔

پسند کر کے فرقوں میں تنقیم ہو جائیں گے پیغمبر امیر ازان سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ ان کا معاملہ اسلام کے پیروز ہے وہ انہیں اتنے عمال سے آنکاہ کر لے گا۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جو شخص مسلمانوں میں تفرقہ پسیا کرتا ہے وہ سخت سزا کا مستوجب ہے جنور علیہ السلام نے فرمایا کہ یہود کے بھتر فرقہ ہو گئے ہے۔ میری امت کے بھتر فرقہ ہوں گے اور وہ سب جہنم میں جائیں گے جو ایک فرقہ کے ہوں گے اور میرے محبوب کے نقشی قوم پر جلنے والا ہو گا۔ المزعز، قرآن مجید اور احادیث میں اس شخص کی بہت ذمہ داری کی گئی ہے جو امت میں تفرقہ کی بنیاد رکھتا ہے اور ایک نیافرقہ بناتا ہے ماسٹری یہ کہنا بیکھا ہے کہ اسلام میں فرقہ بندی پسیا کرنا حرام اور ناجائز ہے۔

قرآن مجید اور محدث سے اس معلوم ہوتا ہے کہ  
نما اُمّتِ مسلم نبی کے ذریعہ سے فتح ہے اور اُمّتِ مسلم ہرگز اپردو  
دُور آئے مقدار تھے۔ ایک اور لین کی جماعت اور دوسری  
آخرین کی جماعت۔ اللہ تعالیٰ نے ثلثہ میں الْأَوَّلینَ  
وَالثَّالِثُ مِنَ الْآخِرِينَ (الوا قعہ) کسکو ان دو جماعتوں کا  
ذکر فرمایا ہے۔ سودہ جمع کے پہلے رکوع میں بھی یہی بیان ہے  
خدہ محضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے سیکون فی آخر  
امتی رجال لہم اجر هشیل اولہم یا مروون بالمعروف  
وینہوں عن الممنکر و يقائقہوں اهل الفتن (مشکوہ اربع)  
کہ اس اُمّت کے آخری حصیں ایسے لوگ ہوں کے تمیں پہلے مختار  
کی طرح اب و ثاب ملے گا۔ ہر ما معروف کریں گا اور فتح میں شکر  
ان کا شعار ہو گا تمام اہل فتن کا معاہدہ کریں گے۔ دوسری حدیث میں  
فرمایا ہے مثل اُمتی مثل المطر (ایندھی) اولہ خیر امر  
آخرہ (مشکوہ المصائب) کوئی کا اُمّت کی مثال اس بارش کی  
ہے جس کے باشے میں نہیں کہ سکتے کہ اس بارہ لا حصہ زیادہ بقدر  
ہے یا آخری حصہ پھر ایک اور حدیث میں ہے کیف تہلک  
اُمّۃ انتاف او لہاوا المسیح فی آخرہا (مشکوہ المصائب)

# اشتراكی انقلاب کا طریقہ کار

اور

## جماعتِ اسلامی

— (از قلمِ جماعتِ مسعود احمد خان صاحب بھلیوی۔ ج ۱ ص ۲۴)

proletariat, the seizure  
of political power  
by the proletariat  
— this is what the  
socialist revolution  
must begin with."

(Stalin's Kampf. Page 45)

یعنی پرولتاریوں کی سماجی اُمریت اور سیاسی اقتدار  
پر بالآخر گزندہ ۔ وہ اولین قدم ہے جس سے  
اشتراكی انقلاب کا آغاز ہوتا چاہیے ۔

ظاہر ہے اس میں کسی قسم کی آئینی جدوجہد کا سوال ہی پیدا  
پیدا نہیں ہوتا بلکہ صاف اور واضح الفاظ میں آغاز کا ہے کہ  
بناوتوں کے ذریعہ حکومت پر زبردستی قبضہ کرنے کی تلقین کی  
جی ہے ۔ بعد وہی صاحب بھی اسلامی جہاد کو بھلی میثمت  
اُندر تھا لئے قرآن مجید میں بکسر و فتحی قرار دکا ہے، اپنی  
توحیت کے اعتبار سے جارحانہ ثابت کرنے کے بعد جیعہ یہی  
تلقین کرتے ہوئے نظر آتے ہیں ۔ وہ "صالح" بنوں کو خدا  
رسول اور اسلام کے نام پر مخاطب کرتے ہوئے فرماتے ہیں:-  
"فتنی خدا کی اصلاح کے لئے امکون یافت

کے نفلط اصول کو صحیح اصول سے بدلنے کی  
کوشش کرو۔ ناخدا توں اور شرطے معاشر

جماعتِ اسلامی حصوں اقتدار کے جن طریقوں کو اختیار  
کرنا ہائے سمجھتی ہے ان کو اسلام سے دور کا بھی واسطہ نہیں  
ہے بلکہ وہ ہو ہو گیوںٹ طریقہ ان کا پڑھیں مسلم ہوتے ہیں  
اُنچاوتِ اسلامی جناب سید ابوالعلیٰ صاحب مودودی  
کا رسیے برداشت نامہ یہی ہے کہ انصوں نے حصوں اقتدار  
کے گیوںٹ طریقوں کو زد و حدا تمباکر بن ہم خود انہیں اسلام  
لکھا نام دیدیا ہے ۔ اس طرح وہ اپنے ۱ پوچھا پر تو اسلام  
کا علمی دار کرتے ہیں ملکی حصوں اقتدار کے انہیں طریقوں  
کی تلقین کرتے ہوئے دکھائی دیتے ہیں جو گیوںٹ نام کا طراز  
امتیاز ہے ۔

стал کے طور پر یہیک مکمل ہوئی حقیقت ہے کہ گیوںٹ  
کے لئے والے معاشر تفریق کے خلاف آواز اٹھانے یا  
اس کے لئے آئینی جدوجہد کرنے کے قابل نہیں ہیں بلکہ وہ خوبیں  
کو امراء کے خلاف اشغال دلا کر انہیں بغاوت پر اکساتے  
ہیں اور تشدید کے ذریعہ اقتدار پر قبضہ کرنے کو اپنی انقلابی  
چدو جہد کا نقطہ آغاز تصور کرتے ہیں ۔ چنانچہ دوس کا  
مشبور دیکھیا راشل سٹالن اپنے ایک مضمون —  
Anarchism & Socialism

لکھتا ہے :-

"The Socialist  
dictatorship of the

” حقیقت یہ ہے کہ اسلام حکومت کے معاملے میں ” قومی ” اور ” اینجینیئری کی کوئی تیزی نہیں کرتا بلکہ ” عدل ” اور ” ظلم ” کو بوجہ امتیاز قرار دیتا ہے۔ اگر ایک ملک کی حکومت خود اس کے پسندیدگی کے باعث میں ہو لیکن اسی کے حکمران بدکار ” ظالم ” نفس پرست اور ناخدا تو اس ہوں تو اسلام کی تنگاہیں وہ اسی قدر نفرت کے قابل ہیں جس طرح ایک اینجینیئری حکومت کے ایسے ہی بدکدار عملاء ہو سکتے ہیں۔ ”

(المجاهد في الإسلام ١٢٣)

ایسے اب اس سوال پر جو کہیں کہ ماڈل سٹاٹ مان اور  
جناب سید العالیٰ صاحب مودودی اپنی بھگت اشراکی  
انقلاب اور نام نہاد اسلامی انقلاب کے لئے آغاز کار  
کے طور پر حکومت پر بالجیر تقدیر کو کیوں ضروری سمجھتے ہیں ؟  
اس کی وجہ پر یہ ہے کہ دونوں اسی بات کے قائل ہیں کہ کسی  
ملک کی محض زبانی تلقین دنیا میں کوئی انقلاب برپا نہیں  
کر سکتی تسلیمی و عظیم شیعوت اور پاپیگنڈا و تبلیغ کا انسانی  
ذہن پر کوئی اثر مرتب نہیں ہوتا اور اگر ہوتا بھی ہے تو  
محض چند ایک اشخاص پر اور اس کی عیشیت بھی بنا اور کتابت  
عارضی ہوئی ہے۔ اسی لئے ان دونوں کے نزدیک یہ نتیجہ  
ضروری ہے کہ تلوار ہاتھ میں لیکر پہلے حکومت پر تقدیر جایا  
جائے اس کے بعد لوگ خود بخود اس ملک کو قبول کر لیں گے۔  
جس ملک کو پھیلا کر اسیں ہام ترقی پر پہنچانا مقصود ہو۔  
چنانچہ سٹاٹ مان خود لین کے حوالے سے لفہتائے ہے :-

"First seize power,  
Create favourable  
conditions for the  
development of the

کے لوگوں سے قانون سازی اور فرمازدائی کا اقتدار چھین لے۔” (خطیات علیٰ) کہا جاسکتا ہے کہ قانون سازی اور فرمازدائی کا اقتدار ”شرطیہ حمار“ قسم کے لوگوں سے آئیں طرائقوں پر بھی چھینتا جاسکتا ہے اور یہ کہ کیا مجید ہے کہ مودودی صاحب کے ذہن میں بھی صرف آئیں جد و یحدمہ یہ ہوں افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ وہ اس قسم کی خوش بھی کے لئے کوئی گنجائش نہیں پچھوڑتے۔ چنانچہ ابھی حصہ میں میں آگے چل کر یہ بھی بتاتے ہیں کہ ”صالح“ بندے یہ اقتدار کس طرح چھینیں۔ وہ لمحتے ہیں ۔۔

”اپ تم روئے زمیں پر خدا کے سمتے

نیا وہ مصالح بنے ہوں جو اسکے بڑھو،  
لڑ کر خدا کے باخروں کو حکومت سے بے دخل  
کے عوا درخلافت کے اختیارات اپنے ہاتھ  
میں لے لو۔ (خطبہ ۱۹۵۷ء)

اس سے ظاہر ہے کہ مسلمان جس طرح اشتراکی القلب  
کے لئے یہ ضروری خیال کرتا ہے کہ موقع ملتے ہی سیاسی  
اقدار پر بالآخر قبضہ کر لیا جائے۔ اسی طرح مودودی صاحب  
کے نزدیک بھی تعریف انشد "اسلامی القلب" برپا کرنے کیلئے  
یناگزیر ہے کہ خواہ مخواہ جنگ کر کے "صاحب اقتدار" سے  
قانون سازی اور فرمائشوائی کا اقتدار حاصل لیا جائے اس  
باشے میں مودودی صاحب ملکی اور فیر ملکی یا قومی اور اجتماعی  
کی تغیری بھی رواج کھٹکتے کے لئے تیار نہیں ہیں۔ کیونکہ انکے  
پسے نظریات کے مطابق الگ کوئی سکران یا صاحب اقتدار  
طبق اسلام پر پوری طرح عالم تیس ہے تو وہ بھی فیصلی  
حکماں کی طرح فرمائشوائی کا حق نہیں رکھتا اور اس قابل  
ہے کہ "خدا کے سب کے زیادہ صاریح بندرے" لڑاکوئے حکماء  
کے حق سے بے دخل کر دیں۔ چنانچہ مودودی صاحب سحر پر  
فرماتے ہیں:-

چل سکتی، جو کوئی حقیقت میں خدا کی زین  
سے منت و فاد مٹانا چاہتا ہو اور واقعی  
یہ چاہتا ہو کہ خلق عدالت کی اصلاح ہو تو اس  
کے لئے بخشن و باعظاظ اور ناصح بن کر کام  
کرنا فضول ہے۔ اسے اھننا چاہئے  
اور عمل اصولوں کی حکومت کا خاتمه  
کر کے عمل کار لوگوں کے ہاتھ سے اقتدار  
پھیلن کر صحیح اصول اور صحیح طریقے کی  
حکومت قائم کرنی پاہئے۔ (خطابات ص ۲۷)  
رس کے مشورہ کیوں نہ پاکستانی شہزادیوں  
اور ایم جماعتِ اسلامی جانب پیدا ہوا اعلیٰ صافیگی مددی  
کی تصادیت سے ہم نے جو سوالیات نوونہ اور پنقش کئے  
ہیں الگ اپنیں ایک ساتھ رکھ کر پڑھا جائے تو وہ وہ ملکیت  
کا اسکے اعتبار سے ایک دوسرے کی تو جانی کرے پہنچ دھکائی  
دیتے ہیں۔ اور لطف یہ ہے کہ ان میں سے اول الذکر بالذراہت  
ایک لا دینی تحریک کا قائد ہے جس کے نزدیک حصول اقتدار  
کی خواہش کو پورا کرنے کے لئے فتنہ و فاد اعظم و تشدد  
اوہ جیل و فرب سے کام لینا از مد ضروری ہے۔ برخلاف  
اس کے موخر الذکر صاحب کہتے تو لفظ بالفظ وہی ہیں۔ جو  
اول الذکر نے کہا ہے لیکن ساتھ ہی لپٹے آپ کو ایک بروت  
دیتی تحریک کا غیرہ از ظاہر کرتے ہیں۔ اور دیگوں میں سے بھی  
اس دین کا جس کا فتنہ و فاد اعظم و تشدد اوہ جیل و فرب سے  
دوسرا کا بھی دامتہ نہیں ہے۔ حقی کہ جو دین کے نام پر  
دفاع کے لئے بھی اسی وقت تک ملوار ہاتھ میں لیتے کی  
اجازت نہیں دیتا کہ جب تک اس دین کے نام پر واوی پر  
عوہدہ حیات تریک کر کے انہیں بھوت پر جمیور مدد کر دیا جائے  
اور پھر جہاں وہ پناہ لیں وہاں بھی انہیں چین سے نہ بیٹھنے  
دیا جائے۔ ان حوالوں کو ایک ساتھ پڑھ کر ھٹلی ہر ان  
وہ جاتی ہے کہ کہاں تشدد کے بل پر قائم ہونیوں ای اشتراکی

proletariat and then advance with seven-league strides to raise the cultural level of the working masses and form numerous cadres of leaders and administrators recruited from among the workers"

(Leninism Page 22-24)

یعنی پہلا اقتدار پر بالجریان قبضہ کے ایسے حالات  
بنا کر دکھنے پر وہ اُناریہ کو تربیت دے کر  
انہیں ترقی کی راہ پر کامزین کیا جائے۔ اسکے  
بعد تم مزدود عوام کی سماجی اور ثقافتی احتہان  
کو مستردی کے سلسلے میں پرق رفتادی سے  
کام کر سکو گے اور مزدودوں ہی میں بر مختلف  
اہمیت کے لیڈر اور نظم و نسق پلانے والے  
افسریں میں سکیں گے۔

غالباً ہے دین "اشتراکی انقلاب" کے نام پر ٹالان  
نے جویات کیمی اور جسے ہم نے اور پنقش کیا ہے مددی  
صاحب بھی اس شخصوص انقلاب کی خاطر بتوانے کے مدنظر  
ہے بعینہ یہی بات کہتے ہیں۔ فرق صرف اتنا ہے کہ وہ جو کچھ  
کہتے ہیں بخاہر خالص دینی انقلاب کے نام پر کہتے ہیں اور  
ایسے دینی انقلاب کے نام پر کہتے ہیں جو فی الاصل مراس  
صلح و هاشمی اور امن و امان سے بخارت ہے وہ بھیتھیں۔  
"اصلاح خلق کی کوئی سکم بھی حکومت  
کے اختیارات پر قبضہ کے بغیر ہیں

ہے۔ اور یہی وہ سب سے بڑا ظلم ہے جو انہوں نے خود پڑھنے  
لائے ہے اسلام پر کیا ہے، اور زیادا کرنے میں انہوں نے  
اس بات کی بھی پر وادہ نہیں کی کہ اس طرح وہ خود مستقریں  
ہیں اُن دشمنان اسلام کی تائید کر رہے ہیں کہ انہوں نے  
اسلام کو ظلم و قشد کا ذمہ بنا لایا تاکہ ثابت کرنے میں وفتر کے ذریعے  
سیاہ کر دیتے ہیں ۴

ڈیگریٹر شپ کا علمبردار احمد کہاں اسلام جیسے صلح و اشتی  
کے ذہبی طرف منسوب ہونیوالی ایک تحریک کا قائد ۱۔  
العجب! ثم العجب! ۱۱ موقوف حصول اقتدار کی خواہش اور  
اس کے طریق کارکے لحاظت سے ایکس ہی کشمکشی میں سواد لٹک کر  
ہیں دو لوگوں کا ذہنی اعتبار سے باہم دگر ایکس ہونا اس بات  
کا تین ثبوت ہے کہ جناب سید ابوالعلی صہابہ دو ولی  
نے کیوں نہ طریقوں کو اپنائیں اسلام کا نام دے دیا

## بھارت اور پاکستان کی جماعتِ اسلامی میں فرق

— قیادت کافر کی اطاعت فرض ہے اور قیادتِ فاسقة سے بغاوتِ لازمی ہے —

جماعتِ اسلامی کے عالم بولوکی (یو. محمد رام نگری) (بھارت) دیوبندی مفتی کا بوجا بذیتے ہوئے لکھتے ہیں ۵۔  
”مفتی صاحب لا تکفیر سے خاص وجہی ہے اسٹنڈ و ڈسٹرکٹ ایکی صورت پر اکر لیتے ہیں تھیم ہندسے پہنچ مولانا مودودی  
جالس خانوں میں اور فیروز کے اتحادیات میں حصہ لینے کو ناجائز کر لئے تھے اور اب پاکستان کے اتحادیات میں حصہ لیتے ہیں۔  
اس بخاد پر مفتی صاحب نے بھارتِ اسلامی کی تکفیر کا یہ بیلو پیدا کیا ہے کہ مولانا مودودی نے ۲۰۰۷ء میں لمحہ حکوم بجا ا نزل اللہ  
کے تاختہ خدا کے حکم کے خلاف عمل کرنے والوں کو کافر لکھ رہا ہے اسٹنڈ پاکستان کے اتحادیات میں حصہ لینے کے باعث وہ من اپنی جماعت  
اور مصلویں کے کافر لکھ رہے ہیں ۔۔۔ کفر را ذکر کا یہ اصول بالملک وہی ہے جس کے عطا لین علما کے دیوبند کے مختلف حضرات  
انہیں کافر لکھ رہا کرتے ہیں۔ جماعتِ اسلامی ہند کا مولانا مودودی سطیب کوئی علمی تعلیم نہیں باقی رہا ۶۔“

مولوی رام نگری صاحب نے اس بحدگی کو اکثر جانِ القرآن مولانا مودودی کا صاحبِ کل مفاظ میں ہی ان کا بوجا بذیتے درج کیا ہے۔ مولانا  
مودودی لکھتے ہیں ۷۔ ”اگر یہم اتحادیں عملی حصہ نہ لیں تو نہ قیادتِ فاسقة کبھی ہٹ سکتی ہے اور نہ وہ قیادتِ صاحبو کجھی قائم ہو سکتی ہے  
جس کے قیام پر نظامِ اسلامی کا قیام مختصر ہے۔ یعنی القلاں اگر دنما ہو سکتا ہے تو اسکا آخری قدم سے ہو سکتا ہے جو ہم اب اٹھایا ہے“ (دیوبندی  
قویٰ دیوبند کا مخفی جائزہ ۱۱۱)

پھر مولوی رام نگری صاحب تحریر کرتے ہیں ۸۔

(الف) ”تعیم بلک کے ساتھ جب جماعتِ اسلامی کا بھی تعیم ہو گئی اور ہندوستان کی جماعت سے مولانا مودودی کے علمی تعلقات  
ختم ہو گئے تو اب ان کے عقائد و تعلیمات سے مناوش ہو سکتی بحث اور بھی نظر ہے“ (۱۳۳)

(ب) ”لڑپڑا اور نعتہ نظر ایک ہو جاتے ہے دو لوگ بھائیوں ایکٹھیں ہو جاتیں۔ صل شے نظامِ جماعت ہے جو قطعاً اگر بھی  
ہے۔ ہذا جماعتِ اسلامی پہنچ کو جماعتِ اسلامی پاکستان کی طرف منسوب کرنا اپنے کو مورخہ انتہام بنانا ہے“ (اعتنی جائزہ)  
ان بیانات سے ہر ہے کہ جماعتِ اسلامی قیادت کافر کو قائم رکھنا چاہتی ہے اگر قیادتِ فاسقة کو تبدیل کرنا فردی سمجھتی ہے۔ اس لئے کہ

# جماعتِ اسلامی

## تحقیقاتی عدالت کی روپورٹ کی وثائق میں

از خلیم جناب چیف جسٹس محمد نعیم صاحب

جناب جسٹس الحمید الکیانی صاحب

[جناب کے ۱۹۵۴ء کے فسادات کی تحقیقات کے لئے گورنمنٹ نے ایک خاص عدالت مقرر کی تھی جس کے وفد بریکھے۔ جناب چیف جسٹس محمد نعیم صاحب و جناب جسٹس ایم۔ آر کیانی صاحب۔ انہوں نے بڑی محنت و عمر قریبی سے تحقیقی فرمائی اور اپنے اخذ کردہ نتائج ایک روپورٹ میں مرتب کئے۔ ذیل مکارا مضمون اعلیٰ گورنمنٹ کی شائع کردہ روپورٹ اور وہ سے فرقہ دہی اس سے ظاہر ہے کہ عدالت کی تحقیقات کے وہ سے جماعتِ اسلامی نیلے ہے۔ — (ایڈ پاٹر)

پروپریتی اکاؤنٹریوڈی ٹھیکنگز کے بلکہ آئینی ذراائع سے (اور جہاں مکن ہرداہی ذات سے) سیاسی اقتدار حاصل کرنے کی خواہاں ہے۔ جو حکومت جماعت کے تصویر پر بیخی نہ ہو مثلاً جہاں اس کی بنیاد قومیت یہ ہو مولانا دین احمد اصلوی کے نزدیک شریطانی حکومت اور خود گونا ابوالاعلیٰ مودودی کے نزدیک "کفر" ہے اور تمام لوگ جو ایسی حکومت میں مازمت یا کسی دمتری حیثیت سے حصہ لے رہے ہیں یا رضا مندی سے اس نظام کی امانت کر رہے ہیں وہ گھنٹہ گاری ہیں۔ لہذا جماعتِ علم لیگ کے تصور پاکستان کی علی الاعلان مخالفت ملکی اور جب سے پاکستان قائم ہوا ہے جس کو "ناپاکستان" کہہ کر یاد کیا جاتا ہے۔ یہ جماعت موجودہ نظام حکومت اور اس کے بلند نوابوں کی مخالفت کر رہی ہے۔ ہمارے سامنے جماعت کی جو تحریکیں کی گئی ہیں ان میں سے ایک بھی نہیں جس کی طالبہ پاکستان کی بحیثیت کا بعد مرا اشارہ ملکی موجود ہو۔ اسکے

(الف) "جماعتِ اسلامی کی ذمہ اوری کے لئے پر بحث کرنے سے پیشتر یہ ضروری ہے کہ اس جماعت کے اغراض و مقاصد ہدواس کی سرگرمیوں کے دائرے کا غصہ عالی بیان کر دیا جائے۔ جماعتِ اسلامی قسم سے پہلے موجود تھی۔ اس کا صدر مقام پٹھا تکوٹ صلنگ گورنمنٹ پور میں تھا۔ اور مولا مالیہ العلیٰ مودودی اس کے باقی تھے تقسیم کے بعد ملتا پاکستان پیٹے آئے اور انہوں نے ۱۹۵۲ء میں جماعتِ اسلامی پاکستان کے لئے ایک نیا آئین وضع کیا۔ ہندوستان کی جماعتِ اسلامی اب تک کام کر رہی ہے اور اس کا اپنا ملیدہ آئین ہے۔

جماعتِ اسلامی کا نظریہ تہذیب سادہ ہے۔ اس کا مقصد یہ ہے کہ دُنیا بھر میں اللہ تعالیٰ کی حاکیت قائم کی جائے جس کا دوسرے الفاظ میں یہ مطلب ہے کہ ایک "دینی سیاسی" نظام قائم کیا جائے جس کو عجائبِ اسلام کہا جائے۔ اس تصریحِ العین کے حصول کے لئے وہ نظرت

وہ سائل کام میں لاتے۔ اگر بجا عدالت اسلامی کے قدر میک ان مطالبات کے وجوہ مجلسی اور سیاسی توہینت لختہ ہیں تو اس کے لئے واضح داعمل بھی بھی کروہ آئینی تحریک شروع کرتی۔ دستور ساز انجمنی کے خیالات تبدیل کرنے کی کوشش کرتی یا آئندہ اتحاد بات کے انتظار کرتی اور اسی کے پرالیکشن کی جنگ لڑتی۔ موجودہ حالات میں بھائیہ قائم معاملات غیر حل شدہ عالت میں ہیں اسی میں حکومت کے سینئر پرستول رکھ کر اسے کسی مطالبے کو پورا کرنے یا کوئی خاص طرز عمل اختیار کرنے پر مجبور کرنا نہ صرف غیر ائمی بلکہ صاف طور پر وطن دینی کا فعل ہے اور یہ طریقہ ہرف وہی بھائیہ اختیار کر سکتی ہے جو حکومت کی مشکلات میں اضافہ کرنے کی خواہاں ہو۔ اگری مطالبات نہیں وجوہ پر مبنی قرار دیجئیں ذکر کئے جاتے تو ظاہر ہے کہ کوئی بھر ان پیدا نہ ہوتا کیونکہ اس عالت میں حکومت ان مطالبات کو پیش کرنے والے فرقے سے یہ خواہ مش خاہر کرتی کہ وہ اپنے دعویٰ کو دلائل سے ثابت کر سکا کہ ان لوگوں کے خلاف مناسب اقدام کیا جائے سکے تو مملکت کے خلاف میرگیوں ہیں مصروف ہیں لیکن ان میں سے ایک مطالبہ تھا کہ احمدیوں کو ٹکری ہمدردی سے بر طرف کیا جائے اور اس کی بیانیہ صرف ذہب پر مبنی کیونکہ پودھری طفر اشغال کے سوا کوئی احمدی کسی ٹکری ہمدردی پر خاکہ نہیں ہے۔ اور خود بجا عدالت اسلامی ٹکری ہمدردے کی یہ تعریف کر چکی ہے کہ وہ تمدنیں کام پالیں وضعن کرنا ہو۔ مونانا این احسن اصحابی سے سوال کیا گیا کہ جب احمدیوں کو ٹکری ہمدردی سے بر طرف کرتے کام مطالبہ کیا جاتا ہے تو اُن سے کون سے دوسرے ہمدردے مراد ہیں تو وہ کسی الیسے ہمدردے کا نام نہ لے سکے جس پر کوئی احمدی فائز ہو۔ اسی طرح اگر

بیکس ڈھریوں جن پر کوئی ملکن مغربو شے بھی شامل ہیں، تمام کی تمام اسیں تکلیفی مخالفت ہیں ہیں پاکستان وجود میں آیا اور جس میں اب تک موجود ہے۔ ایک فوجی عدالت میں اسی بجا عدالت کے باقی سترے میان کیا کہ مسلح بغاوت کے سوا بجا عدلت کا حقیقتہ اور مقصد یہ ہے کہ موجودہ نظام حکومت کو توڑ کر بجا عدلت اسلامی کے تصور کے مطابق حکومت قائم کی جائے۔ بجا عدلت کے رہیں کو امیر سمجھتے ہیں اور اگرچہ اس کی رکنیت موجود ہے تب میں ابھل ہر ۹۹۹ عمر شامل ہیں لیکن بجا عدلت کی نشر و اشتافت کی مشینزی خالی دیس ہے۔

نکم کسی موقوع پر یہ بیان کر سکتے ہیں کہ تین مطالبات مذہب پر مبنی بتائے جاتے ہیں بجا عدلت نے اور ہدو لاما ابوالعلیٰ مودودی نے اس سے انکار نہیں کیا لیکن وہ لوگ نے احمدیوں کو اقلیت قرار دیتے اور ان کو ٹکری اسماں سے بر طرف کرنے کے لیت سے دوسرے وجوہ پر بھی ذمہ دیا ہے ان وجوہ کے اظہار میں گویا تسلیم کر دیا گیا ہے کہ ان مطالبات کا ایک سیاسی و مجلسی پہلو بھی ہے۔ اب اگر یہ خیال درست ہو اور مطالبات کے مذہبی پہلو کو فی الحال نظر انداز کر دیا جائے اور یہ معلوم ہو کہ بجا عدلت اور کٹ ایکش کے نصیلے میں مشریک ہتھی تو بجا عدلت کا موقف یہ سمجھنا چاہیے کہ اگر حکومت کسی عوایی مطالبہ کو منظور نہ کرے یا اس رخوا کرنے کو تواریخ ہو تو تمام مبنی ذرا راجح کو بالا کے طاق رکھ کر حکومت کو سول بغاوت کا لامیہ ہے دینا چاہیے۔ ہم اسے نہ دیکھیں اس موقعت کو کوئی شانتی حکومت پر داشت نہیں کر سکتی جس کو یقین ہو کہ وہ محض وقت کے لیے پہنسچا بلکہ یہ موجود کی مرضی سے بر میرا قدر ہے۔ اور جبکہ بھی ایسی حکومت کو ایسی ہمورت کا سامنا ہو اس کا یہ واضح فرض ہے کہ اسی طبقہ کو رد کر دے اور اس کی دھمکی کا مقابلہ کرنے کے لئے اپنے تمام مکانی

ان مرگ میوں سے اپنے بے تعلقی کا انہا، کتنے ہے بچوں  
عمل کے طے کر دے پروگرام کی تفصیل میں جاری تھیں۔  
(۱) اس شہادت کے مطابق بھی پیشہ کرنے والیں کو دوڑ  
کریکی کوئی وجہ نہیں۔ ۵۰ رماضح کو مولانا مودودی نے  
گورنمنٹ ہاؤس میں تحریر کوئے ہوئے بیان کیا اک حکومت  
اور کواسم کے درمیان خانہ جلکی جاری ہے۔ اور جب تک  
حکومت قوت کے استعمال کو دوڑ کر عوام کے نمائشوں کے  
ذمکرات شروع نہ کرے اسن کی اپیلی جاری کرنے کا  
کتنا موقع نہیں اور  
(۲) جماعتِ اسلامی نے اپنی قرارداد مولانا مودودی کے  
کو دوڑ دیا جو اس کے مولانا مودودی نے گورنمنٹ ہاؤس  
میں ظاہر کی تھی۔  
جماعت کو خوب معلوم تھا کہ ڈائرکٹ ایکٹ پروگرام  
سے نہایت خوفناک قسم کے فسادات رہنمائی کے گونکو مولانا  
مودودی نے اپنی بعض تحریریوں میں "تسنیم" میں شائع ہوئی لفظ  
"بیک" استعمال کیا ہے اور ۲۴ فروری کو لا ہوئے  
موہی درد و افسوس کے باہر تحریر کر کر ہوئے ہندوستان فسادات  
کا خواہ الیجی ہوا۔  
هر باری سے پہلے تسنیم کی مختلف تحریرات اور جماعتِ اسلامی  
کی جاری کردہ ہدایات میں ایک لفظ الیجی ایسا نہیں جس سے  
یہ ظاہر ہو سکے کہ جماعت ڈائرکٹ ایکشن کے پروگرام کی جماعتی  
یا موہیت نہیں ہے۔ اسکے برعکس ان تحریریوں میں اس حقیقت کا  
پھیلا ہوا احتراز کیا گیا ہے کہ جماعتِ اسلامی نے اس محلے  
میں ایک خاص ذمہ داری لے لی ہے جس کو پورا کرنے میں وہ  
اپنی بیرونی قابلیت صرف کر دیتی۔ اس سے حافظ خادم تھے  
کی اس شہادت کی تائید ہوتی ہے کہ جماعتِ اسلامی اور  
دوسرے فرقوں کے درمیان تکمیل کار کی کوئی سیکھ موجود تھی  
جس کے قرآن مولانا ایں اس اسلامی کے اس بیان میں پا  
جاتے ہیں کہ جماعت کا پردہ گرام قتروں کو نہ اور اپنے پرکشان

پوچھری نظر اسٹھانی کی موقوفی کا مطالیہ اس مقادیر کیا جاتا  
کہ ان کی مرگ میاں مملکت کے مقاد کے لئے مضر ایں تو حکومت  
(ان کے احمدی ہوئے کے علاوہ) اس امر کا تطبی ثبوت طلب  
کرتا کہ وہ بعض ایسی مرگ میوں میں صروفت ہیں جن کا علم مذہب  
اعظم کو تھیں ہے اور جن سے مملکت کو ایسا نقصان پہنچ رہا  
ہے کہ ان کی بطریقی ضروری ہو گئی ہے لہذا اقسام کیلئے  
جماعت کی ذمہ داری کے متعلق واحد سوال یہ ہے کہ آیا  
دینبری بھائیوں کی طرح جماعتِ اسلامی بھی اس فصیل کی  
حالتی کا گر حکومت نے ان مطالبات کو یوں بعض غیر عالمی  
پر سببی تباہتے جاتے تھے تسلیم نہ کیا تو اسکے خلاف ڈائرکٹ  
ایکشن شروع کر دیا جائے گا۔

(۳) اب جماعتِ اسلامی اور اسکے بیان کی مرگ میوں کے تفصیلی  
بیان کے بعد جو حقائق جماعتِ اسلامی نے تسلیم کئے ہیں یا  
اسکے خلاف ثابت ہو چکے ہیں وہ یہ ہیں:-

(۱) جماعتِ اسلامی بیخاب کا مجلس عمل کی ایک فرقہ تھی۔  
(۲) جماعتِ اسلامی اس مجلس عمل کی بھی ایک فرقہ تھی جو کل پاکستان  
مسلم پاکستان کونسل نے قائم کی تھی اور جس نے ۱۹۴۷ء کو  
کراچی میں ڈائرکٹ ایکشن کی قرارداد منظور کی تھی۔

(۳) مولانا سلطان احمد نے جو کراچی میں ۲۶ فروری کو مجلسِ عمل  
کے ایک اس میں شرکیک ہوئے تھے اسکے بیان کا مجلسِ عمل کی مرگ میوں  
سے منقطع نہیں کیا۔ گھونٹھری اور وزیر اعظم پاکستان کی  
کوٹھیوں پر رضاکاروں کی بھیجی کا پروگرام ایسی موجودی  
ہی طے کیا گیا تھیک انہوں نے اسکے خلاف کوئی احتجاج شکھا۔  
(۴) شروع سے آخوندک جماعتِ اسلامی کا ایک نہ ایک نمائشو  
کراچی اور لاہور کی مجالیں مجلسِ عمل کے اجلاسوں میں بڑی شرکیک  
ہوتا رہا۔

(۵) ڈائرکٹ ایکشن کی قرارداد منظور ہوئی تاریخ سے لے کر  
فسادات کی پوچھی شدت تک جماعتِ اسلامی نے کوئی ایسا  
اعلان نامہ نہ کیا کہ وہ ڈائرکٹ ایکشن میں شامل نہیں ہے اور

گھنیکو کو ششن کی۔ گورنمنٹ ہاؤس میں انہوں نے بخوبی اختیار کیا اسکے متعلق جو شہادت ہیں ہوئی اس سے ہمیں اثر قبول کر سکتے ہیں کہ وہ پوسٹ نظام حکومت کے انداز کی توقع کر رہے تھے اور حکومت کی موقع پر ٹیکنی اور بروائی پر تعینات کر رہے تھے۔ اور اگر اسکے ساتھ یہ حقیقت بھی ہیں نظر رکھ لی جائے کہ جماعتِ اسلامی کا مقصد اقتدار حاصل رہنا ہے کیونکہ اسکے خیال کے مطابق اقتدار کے تحت مذہبی ادارات کے قیام کا مقصد شامل کرنے کا شوہر تریکہ ذریعہ بھی ہے تو اس میں دلابھی شہیریاتی تھیں اسکا کچھ ہو رہا تھا اسے جماعتِ اسلامی کی پوری تائید و حمایت حاصل تھی۔ سہزادوں کی ایکشن کی منظوری کے اور اس پروگرام سے جو مجلسِ عامل نے کرایا ہے ۲۶ فروردی کو طے کیا تھا کہ گورنمنٹ اور وزیرِ اعظم پاکستان کی کوششیوں پر فناکاروں کے دستے بھیجے جائیں اور مولانا ابو الحسن کو تحریک کا پہلا ڈکٹریٹ مقرر کیا جائے۔ جو طبعی تاریخ پر ہوئے ان کی ذمہ داری جماعت یہ بھی ہماری ہوتی ہے۔

محترم کے یادوں کی گرفتاری ان ناقنی ہوئی تھیں اور مجلسِ عامل مورخ ۲۶ فروردی کی کارروائی میں پہلے ڈکٹر کی امکانی گرفتاری کا جزو کہ موجود ہے اس سے صاف ظاہر ہے کہ یادوں کو بھی اس معاملے میں کوئی شہیریاتی نہ رہا تھا۔ جو واقعات گرفتاروں کے بعد وہنا ہوئے وہ یہ تک متوافق تھے اور یہ بھی معلوم تھا کہ عام انتظامیوں اور مظاہروں سے جو صورت حالات پیدا ہوگی اس کی درستی کے لئے حکام کیا ترا بر احتیار کریں گے اسلئے جماعت کی طرف سے یہ دعویٰ بالکل نازیبا ہے کہ حارالراہم حکومت پر عائد ہوتا ہے کیونکہ اس نے ان فسادات کو فروکرنے کے لئے جو نہایت مردخت سے نہایت تشویش انگریز صورت اختیار کر رہے تھے قوتِ خدا انتقام کیا۔ سید قردوس شاہ کو ہر کی شام کو ایک غصہ بناتا کہ ہجوم نے سجدہ زیور خان کے

کہ ناہے۔ لہذا بھرپوری اگر یہ میں لیا جائے اور ہم بزرگی کیں کہ مولانا اپا الاعلیٰ مودودی کے بیان کا یہ حصہ صحیح ہے اور جماعتِ اسلامی اور وہ کسے فرقوں کے درمیان ڈائرکٹ ایکشن کے پروگرام کی تفصیلات کے متعلق اتفاقیات تھے اور جماعتِ اسلامی خدا تعالیٰ کے پر مصطفیٰ بھرپوری اس امر کی تہذیب مجلسِ عامل کے لمبڑوں کے درمیان ایک ٹھہریو اور داشتی معاشر کی تھی اور اس سے اس ڈائرکٹ ایکشن کے قدرتی نتائج کے متعلق جماعت کی ذمہ داری پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ یعنی کہ جماعتِ اسلامی ڈائرکٹ ایکشن کے فیصلے میں سمجھیگی سے شامل تھی۔ اس میں کوئی مشکل نہیں کہ اگر جماعت نے علی الاعلان اور وضاحت کے ساتھ اپنے آپ کے ڈائرکٹ ایکشن کے پروگرام سے بے تعقل کر لیا ہوتا تو وہ ان واقعات کی ذمہ داری ہوئی جو بعد میں مذکور ہوئے۔ لیکن اس امر کی کوئی شہادت موجود نہیں کہ جماعت نے ڈائرکٹ ایکشن سے اپنی بے قابلی کا اعلان کیا ہوا اس کی نامنظوری کا ظاہر گاہ ہو یا اس کی ذمہ داری کو بھی علیم ہوں کی تو تیریجے انسان کو یا بنا دی جو اپنے نکالے کھیا جائیں میں تقریبی دن پر نعرے کی کارثہ کو ایسا ستر کرنے کا یہ مطلب ہے۔ نہیں لیا جاسکتا کہ ڈائرکٹ ایکشن کی ذمہ داری اس تباہی کو ایسا ستر کرنے کا گئی تھی۔ اس اقدام کی تعمیل کے لئے ہوتی تھی اور جب جماعتِ اسلامی کے بیٹھ رہے تو ایسا الجمال علیٰ محو ہوئی۔ نے حکومت کی ان سرتوڑ کو شششوں میں بخوبی ہر ماہر پر کو فسادات کے روکنے کے لئے اسکے لئے کوئی تھی کسی قسم کا تعاون پیش نہ کیا تو جماعت کے نزدیک جماعت کی ذمہ داری میں بہت بڑا اھناف ہو گیا۔ بلکہ اسکے پر لکھن مولانا نے سرکھشاہ رہبیہ اختیار کیا۔ تمام واقعات کا انتقام حکومت پر مانگیا اور فسادی تھا کوئی تشدید کا شکار کرنا۔ کہ مگر ان سے عام ہمدردی پیش

اتو دیا پاہر قتل کر دیا۔ بعد میں ہونے والے واقعات کا  
محض ایک پیش خیمہ تھا لیکن اس حادثے کے بعد بھی  
جماعتِ اسلامی سے تراویہ و تائید کیا نہ اس ورشیانہ  
قتل کی ذمتوں میں ایک لفظ کہا یا کہ اسکے برعکس اس  
جماعت کے یافی نہ آگ اور دخون کے اس ہولناک  
ہشکارے کے درمیان ”قادیانی مسئلہ“ کا یہ حصہ کردا۔  
ہم ایک نزدیک جماعت کے ذہن کی کیفیت صحیح فوج یہ  
بھی کہ اگرچہ وہ اس پروگرام کو جائز نہ سمجھتی تھی جو  
ڈائریکٹ انسپکشن کی قرارداد کی تعمیل کے لئے طے ہوا  
تھا لیکن وہ شروع سے آخر کل لوگوں کے سامنے<sup>۱</sup>  
اپنے حقیقی خیالات کا دلیرانہ ادد دیا تدارانہ اعلان  
اس خوف کی وجہ سے ترکی کہ مبارکہ خود میں خیر دلعری  
ہو جاتے۔ لہذا وہ اپنی ذہنیت اور اپنے روایتے  
کے اعتبار سے کسی دوسری سیاسی شخصیت یا ابجوں سے  
ختلف نہیں اور دوسریں ہمیں کی مانند ہر رایے اقدام  
سے غالباً بھی جو اسے عوامی تنقید کا شانہ بتاتے ہیں۔

(ج) ”جب ہم ذمہ داری کے مشتمل پر قبضہ کریں گے تو ہم یہ  
ضرور بتائیں گے کہ جو جماعت آج تینوں مطابقات کو  
غیر ہمی وجوہ کی بناء پر ناقص کرلاتے کے لئے تقاضا کر رہی  
ہیں ان میں سے اکثر خود اسلامی مملکت کے تصور کی بخات  
ہیں۔ بھی کہ جماعتِ اسلامی کے میر مولانا ابوالاشر  
مودودی کا خیال بھی لیجا ہے کہ اگر کبھی تھی ”مسلم مملکت“  
وجود دی اگر تو اس میں حکومت کی بہشت صرف سیکور  
(غیر ذہبی) ہی ہو سکتی ہے۔“

(د) ”مولانا ابوالاعلیٰ مودودی امیر جماعتِ اسلامی:-“

سوال - اتنا ہو کرم مسلم کی تعریف کیجئے۔

جواب - وہ شخص مسلم ہے جو (۱) توحید پر (۲) تمام ائمہ  
پر (۳) تمام الہامی کتابوں پر (۴) ملائک پر (۵)  
یوم الآخرۃ پر ایمان رکھتا ہو۔

سوال - کیا ان باتوں کے محض یا اتفاق اس کے کی تھیں کو  
مسلم کہلانے کا حق حاصل ہو جاتا ہے اور آیا ایک  
مسلم مملکت میں اس سے وہ سلوک کیا جائے گا جو  
مسلمان سے گیا جاتا ہے؟

جواب - بھی ہاں۔

سوال - اگر کوئی شخص یہ کہے کہیں ان تمام باتوں پر  
ایمان رکھتا ہوں تو کیا کسی شخص کو اس کے عقیدے  
کے وجود پر احتراzen کرنے کا حق حاصل ہے؟

جواب - جو باقی مشرک الطیبین نے بیان کی ہیچ وہیادی  
ہیں جو شخص ان مشرک الطیبین سے کسی مشرک طیب کوئی تبدیلی  
کر سکتا ہو وہ شروع سے آخر کل لوگوں کے سامنے  
اپنے حقیقی خیالات کا دلیرانہ ادد دیا تدارانہ اعلان  
ہو جاتے۔ لہذا وہ اپنی ذہنیت اور اپنے روایتے

کے اعتبار سے کسی دوسری سیاسی شخصیت یا ابجوں سے  
ختلف نہیں اور دوسریں ہمیں کی مانند ہر رایے اقدام

سے غالباً بھی جو اسے عوامی تنقید کا شانہ بتاتے ہیں۔“

سوال - مسلمان کون ہے؟

جواب - مسلمانوں کی دو قسمیں ہیں۔ ایک سیاسی مسلمان۔  
دوسرے حقیقی مسلمان۔ سیاسی مسلمان کہلانے کی  
فرعن سے ایک شخص کے لئے ضروری ہے کہ۔

(۱) تو ہمیں ایمان رکھتا ہو  
(۲) ہمارے رسول یا اک کو خاتم النبیین مانتا ہو لیجنے  
اپنی ذہنگی کے متعلق تمام معاملات میں انکو  
آخری سنت تسلیم کرتا ہو۔

(۳) دیمان رکھتا ہو کہ ہر خیر و شر احمد تعالیٰ کی طرف سے  
روز قیامت پر ایمان رکھتا ہو۔

(۴) قرآن مجید کو آخری العام الہی یقین کرتا ہو۔  
(۵) کہ سمعنطر کا جو کرتا ہو۔

(۶) زکوٰۃ ادا کرتا ہو۔  
(۷) مسلمانوں کی طرح نماز پڑھتا ہو۔

(۸) اسلامی عماشر سے کہ غلامی قواعد کی تعمیل  
کرتا ہو۔

(۹) روزہ رکھتا ہو۔

پیش کیا گی اسی مسلم کی تعریف یہ کی گئی کہ مسلم و شخص ہے جو رسول پاک صلیم کی امت سے اعلان رکھتا ہو اور کلمہ طبیہ پر ایمان کا اقرار کرتا ہے۔

ان متعدد تعریفوں کو جو علماء نے پیش کی ہیں پیش نظر رکھ کر کیا ہماری طرف سے کسی تبصرے کی ضرورت ہے جو اسکے کوئی دو عالم بھی اس پذیرادی امر پر متفق نہیں ہی۔ اگر یہم اپنی طرف سے "مسلم" کی کوئی تعریف کروں جیسے ہر عالم دین کی ہے اور وہ تعریف ان تعریفوں سے مختلف ہو جو دوسری نے پیش کیا ہیں تو یہم کو مستفہ طور پر دائرہ اسلام سے خارج قرار دیا جائے گا اور اگر یہم علماء میں سے کسی ایک کی تعریف کو اختیار کر لیں تو یہم اس عالم کے نزدیک اسلام رہیں گے لیکن دوسری تمام علماء کی تعریف کے رو سے کافر ہو جائیں گے۔

(۵) یہ بتا دینا ضروری ہے کہ مختصر انسائیکلو پیڈیا اُف اسلام کے مقام سے اور بعض دوسری پیش شدہ تحریرات سے جن میں مولانا ابوالاعلیٰ مودودی اور مولانا شیخ راحمد عثمانی کی کتابیں بھی شامل ہیں حقیرہ جہاد کے متعلق جو کچھ معلوم ہوا اس کا صحیح ہی تسلیک کا کہ اسلام اسلام اور فتوحات کے تواریخ پر چھیلا۔ ہے اب جاریت اور اُن کشی اذانیت کے خلاف جو ائمہ قرار پاچکے ہیں۔ اور انہی جو ائمہ کی بنادر پر نیور مبرگ اور ملکیوں کی مختلف من اذاقو احرار علامتوں سے جو منی اور حلبیان کے اباب جنگ کی موت کی سزا میں دی ہیں۔ ایک طرف جاریت افغانستان کے جو ائمہ ہیں اور دوسری طرف پیغمبر یہ ہیں کہ اسلام بزرگ شیخ اور بزرگ فتوحات پھیلا رہے۔ ہماری سمجھیں تھیں آتا کہ ان دونوں تین فرق کیا ہے؟

**(۶)** یہم نے مختلف علماء سے یہ سوال کیا کہ اگر یا کستان ملہ روپڑ ۲۲۳ ص ۲۲۴۔ ملہ روپڑ ۲۲۳۔

جو شخص ان تمام متراظط کو بودا کرتا ہو وہ ایک اسلامی مملکت کے بودی شہری کے حقوق کا شخص ہی اگر وہ اندر میں سے کوئی ایک بشرط پوری نہ کر لے تو وہ سیاسی مسلمان نہ ہو گا۔ (پھر کہا) اگر کوئی شخص ان دوں امور پر ایمان کا شخص اقرار ہی کرتا ہو تو ان پر عمل کرتا ہو یا نہ کرتا ہو تو یہ اسکے مسلمان ہونے کے لئے کافی ہے۔

حقیقی مسلمان کیلئے ضروری ہے کہ وہ ائمہ تعالیٰ اور رسول اللہ کے تمام احکام پر مبنی اس طرح ایسا رکھتا ہو اور عمل کرتا ہو تو اس طرح وہ احکام ہوایاں اس پر غاذہ کے چکٹے ہیں۔

سوال۔ کیا آپ یہ کہیں کہ کصرف حقیقی مسلمان بھی مرد صارخ ہے؟

جواب۔ بھی ہاں۔

سوال۔ اگر یہم آپ کے ارشاد سے سمجھیں کہ آپ کے نزدیک سیاسی مسلمان کہلانے کے لئے صرف عقیدہ کافی ہے اور حقیقی مسلمان بننے کے لئے عقیدے کے علاوہ عمل بھی ضروری ہے تو آپ کے نزدیک یہم نے آپ کا مفہوم صحیح طور سے سمجھا ہے۔

جواب۔ بھی ہیں۔ آپ ہیرا طلب صحیح طور پر یہیں سمجھے سیاسی مسلمان کے معاملے میں بھی عمل ضروری ہے۔ میرا مطلب یہ ہے کہ اگر کوئی شخص ان عقائد کے مطابق عمل نہیں کرتا تو ایک سیاسی مسلمان کے لئے ضروری ہیں تو وہ سیاسی مسلمانوں کے دائرے سے خارج ہو جائے گا۔

سوال۔ اگر کوئی سیاسی مسلمان ان با吞وں پر ایمان نہ رکھتا ہو تو کوئی اپنے ضروری تباہی ہے تو کیا آپ اس شخص کوئی دین کہیں گے؟

جواب۔ بھی ہیں۔ اسے سمجھنے پر عمل کہوں گا۔ صدر انجمن الحدیث دبوہ کی طرف سے بوجابری کی بیان

بتواب - میرے نظریے کا اثر ان کی حیثیت پر  
ہونا چاہئے -

سوال - کیا اس حالت میں بھی کہ ان سے ذہنی بناء پر غیر مساوی سلوک کیا جائے اور معمولی حقوق شہریت سے بھی محروم کر دیا جائے؟

جواب - جی ہاں

اس کو اہنے تو یہاں تک کر دیا ہے کہ الگ کوئی  
قیرسلم حکومت اپنے ملک کی سرکاری طاز متوں میں  
مسلمانوں کو اسلامیاں پیش بھی کرے تو ان کافروں  
موکا کہ ان کو قبول کرنے سے انکار کو دیں۔

کولانہ الاعلیٰ مودودی ۔

سوال - ہندوستان دیا کستان کے درمیان  
بینگ ہوتے کی حالت میں سلاناں ہندوکا فرق  
کیا ہوگا؟

**جواب - اُن کا فرض ہوا ہے کہ وہ پاکستان کے خلاف نکل دیں اور نہ کوئی ایسا فعل کریں جو پاکستان کی سلامتی کے لئے مضر ہوگی۔**

(س) ”ہم نے علماء سے سوال کیا کہ کیا حملکت کا یقینوں اور نکلے تقدیک قابل قبول ہے۔ ان میں سے ہر ایک نے جواب تسلی اس کا جواب لفظی میں دیا۔ اور ان میں احراری اور وہ سائنسی کیا نظری بھی شامل تھے جو تقسیم سے پہلے اس تقصیوں کو قریب قریب جزو دیا ہے سمجھتے تھے۔ اگر مولانا امین احسن احمدی اسی کی شہادت جماعتِ اسلامی کے نقطہ نگاہ کی صحیح منظر ہے تو جو حملکت اس نصب العین پر بیسی ہو دہا ایس کی مخلوق ہے ماں کے اس تھیال کی تصدیق جماعت کے باñی مولانا ابوالاعلیٰ مودودی کی بے شمار تحریروں سے بھی ہوتی ہے علماء میں سے کوئی بھی ایسی حملکت کو رد اشتہن نہیں کر سکتا

مکالمہ روپرٹ صفحہ ۲۷۵-۲۷۶

یہ غیر مسلموں کے ساتھ تحریت کے معاملات میں  
مسلموں سے مختلف سلوک کیا جائے تو کیا علماء کو  
اسی امر پر کوئی اعتراض ہو گا کہ دوسرے ملکوں میں  
مسلمانوں کے ساتھ یہی اسلامی بتاؤ رواں کھا جائے۔  
اس سوال کے جوابات ذیل میں درج کئے جاتے ہیں۔

**مولانا ابوالاثر مودودی :-**

سوال۔ اگر ہم پاکستان میں اس شکل کی اسلامی حکومت قائم کر لیں تو کیا آپ ہندوؤں کو ہدایت دیں گے کہ وہ اپنے دستور کی بنیاد پر نہ رہ سایں؟

جواب - یقیناً مجھے اس پر کوئی اعتراض نہ ہو گا  
کہ حکومت کے اس نظام میں مسلمانوں سے  
سلیمانیوں اور شورروں کا اسلوک کیا جائے۔  
ان پر منو کے قوانین کا احراق کیا جائے۔  
اوہ انہیں حکومت میں حصہ اور مشریطت کے  
حقوق تنظیع نہ دیتے جائیں۔ اور حقیقت  
یہ ہے کہ اس وقت بھی ہندستان میں ہوتے  
 حالات یہی ہے۔

میاں طفیل محمد (بجماعتِ اسلامی)

**سوال - دنیا میں مسلمانوں کی آبادی کس قدر ہے؟**

سوال۔ اگر آپ کے قول کے مطابق مسلمانانِ عالم کی  
کل آبادی پچاس کروڑ ہے اور پاکستان،  
 سعودی عرب، میں، اندونیشیا، مصر، بین  
 شام، لبنان، شرق ایالات، ترکی اور عراق  
 کے مسلمانوں کی تعداد میں کروڑ سے زیادہ  
 نہیں تو کیا آپ کے نظر تیرے کا یہ نتیجہ رہ ہو گا۔ کہ  
 تیس کروڑ مسلمانانِ عالم کو طبقی کامٹنے اور دیانتی  
 بھرنے والے ہیں جائیں گے۔

کو پاکستان کی دستوری ساز اسمبلی میں کی  
تھی)

جواب۔ جبی ہاں۔ میں نے وہ تقریر بڑھا ہے۔  
سوال۔ کیا آپ اب تک پاکستان کے اس  
تصور سے اتفاق کرتے ہیں جو قائدِ اعظم  
نے دستوری ساز اسمبلی کی تقریر میں پیش  
کیا تھا۔ اور جس میں انہوں نے کہا تھا کہ  
آج کے بعد صرف ایک پاکستانی قوم  
ہوگی۔ جس میں مسلم اور غیر مسلم شامل ہونے۔  
ان سب کو مساوی شری حقوق حاصل  
ہوں گے۔ نسل، تمہب اور ملک کا کوئی  
امتیاز نہ ہوگا اور مذہبی محنت نہ سد  
کا بھی معاط سمجھا جائے گا؟

جواب۔ میں اس اصول کو تسلیم کرتا ہوں کہ قائم  
قوموں کو خواہ و مسلم ہوں یا غیر مسلم مملکت کے  
نظم نسخ اور قانون سازی میں ان کی آبادی کے  
مطابق نمائندگی حاصل ہوئی چاہئے۔ سو اسے  
اسکے کو غیر مسلم شعبہ فوج اور جنگی عدالت میں شامل  
جا سکیں گے۔ نہ دوسرے مقرر کئے جا سکیں گے اور  
ذکری اعتماد کے بعد سے پر فائز ہو سکیں گے۔

سوال۔ کیا آپ کا مقصد اس سے یہ ہے کہ غیر ملکوں کا  
موقوف ذمیون کا سامنا ہو گیا اس سے بھروسہ کا؟  
جواب۔ جبی نہیں۔ ذمیون سے مراد ان ملکوں کی غیر مسلم  
آبادی سے ہے جن کو کسی اسلامی مملکت نے  
فتح کیا ہو۔ اس لفظ کا اطلاق ان غیر مسلم قبیلوں  
پر نہیں ہو سکتا کہ کسی اسلامی مملکت میں پہنچے سے کہا  
ہوں۔ ایسی تلبیتیں سعادت کو ملتی ہیں (معنی وہ  
لوگ جس سے کوئی معافیہ کیا گیا ہوئے)

جس کی بنیاد قومیت پرستی اور اس کے متعلقہ امور پر ہو۔  
ان کے تزدیک مملکت کی نعایت کو متعین کرنے کی  
اہمیت صرف "ملت" اور اس کے متعلقہ امور پر ہے  
کہا جاتا ہے کہ قائم اعظم نے ایک عصری قومی مملکت  
کا برو تصویر پیش کیا تھا وہ ۱۲ اگریج ۱۹۴۷ء کو  
قرارداد مقاہمد شطبود ہو جاتے کے بعد متروک ہو گیا۔  
لیکن یہ بھی اعلیٰ تسلیم کیا جاتا ہے کہ یہ قرارداد اگرچہ  
الفاظ و فقرات کے اعتبار سے بہت بلند باقاعدہ معلوم  
ہوئی ہے لیکن حقیقت میں محض دھوکا ہے اور اس میں  
مزہوف مملکت اسلامی کا، میوے اسک شامل نہیں بلکہ  
اس کی دفعات خصوصاً جو بنیادی حقوق سے متعلق ہیں  
و افع طور پر مملکت اسلامی کے اصولوں کے منافي ہیں۔  
(ض) "میان طفیل احمد نے حسب ذیل میاں دیا:-

سوال۔ اقلیتوں کے حقوق کے متعلق ہو مضمون  
سوں اینڈ بولٹری گزٹ نو رپرہار اکتوبر ۱۹۵۸ء  
میں شائع ہوا ہے اس کو پڑھ کر جانتے کہ ایسا  
اس میں اسلامی مملکت کے متعلق آپ کے  
نیکیات کی صحیح ترجمانی کی گئی ہے۔ (اس  
مضمون میں بیان کیا گیا تھا کہ اقلیتوں کے

حقوق مسلمانوں کے برابر ہوں گے)  
جواب۔ میں نے یہ مضمون پڑھ لیا ہے۔ اگر یا کتنا  
میں جماعت کے نظریے پر عینی مملکت قائم کی  
جائے تو میر پاکستان میں عیسائیوں یادہ ہر  
غیر ملکوں کے ان حقوق کو تسلیم نہیں کوئی نہ گا۔  
اس نکتے پر مولانا عبد الحامد بدایوی کی ذہنی ثولیوں  
مندرجہ ذیل میاں سے ظاہر ہو گی:-

سوال۔ کیا آپ نے کبھی مذکورہ بالا تقریر کو پڑھا ہے؟  
(قامدِ اعظم کی وہ تقریر جو انہوں نے ۱۹۴۷ء

# جماعتِ اسلامی کی تاریخ

(پاکستان سے پہلے)

از قلم جناب شیخ محمد اقبال صاحبیم ہے

ذیل کا ایک مقالہ جناب شیخ محمد اقبال صاحب الہم سے کا تحریر کردہ ہے۔ مولانا مسعود ندوی میں سے "کوئی کتبہ تیرہ نشر" والی بعثت کو حذف کر کے باقی مبارکہ مقالہ درج ذیل ہے۔ عصرِ مسیح شیخ صاحب کی کتاب "جماعتِ اسلامی پر ایک نظر" میں بعد میں ایک ایم کتاب ہے (ایڈیٹر)۔

اور ان کے بھائی اپنے تغیری کے مطابق اپنی راہ پر چلے گئے۔ مولانا سید سلیمان ندوی نے اس صورت حال کی طرف اشارہ کیا ہے کہ وہ تو خیری برادر، مولانا مودودی کو ان کی دعوت اور حدود ان کے بعض اختلافات کا ذکر پڑنے لفظوں میں کیا ہے لیکن دلبی کے باشرواہ عصیر حضرات کا قول ہے کہ مولانا مودودی ایک تفتیک سک خیری برادر کے عہدوں میں کام ہے لگا ہے شریک ہوتے ہے۔ جماعتی تنظیم اور پاپانڈا کے جواصول مولانا عبد اللہ تاریخی جو ہی سے سیکھ کر آئئے تھے وہ ان سے اختلاشتے۔ انہوں نے مولانا عبد الجبار تاریخی کی وحدتی اسرتیت پر تو اتنا وحدت فتنہ کہا لیکن جو تحریک خدا انہوں نے بعد میں چلانی اسی میں خیری برادر کی تحریک کی بہت سی شخصیات شامل تھیں۔ چنانچہ جماعت کا نام ہوئا کا قول وہی ہے جو بقول سید سلیمان ندوی دایدیٹر کو خیری برادر نے اپنی جماعت کا رکھا تھا۔ یعنی "جماعتِ اسلامی"۔

مولانا مودودی کے تعلق ان کے مولانا مودودی نے ایک لئے واقع حال افسوسی تاریخی کی بنیاد پر ۱۹۴۷ء میں رکھی جسہ ان کی تقریباً ۳ سال کی تھی۔ اس سے پہلے بھی انہوں نے کئی صحافی اور اجتماعی میں میں حصہ لی۔ مولانا کے خیالات اور جماعت کا اندازہ لگانے کے لئے، اسی منظر پر بھی تنظر کرنی ہو رہی ہے اور اس مقصد کے لئے شاید ذیل کا خطہ پیچی سے

**پہلی جماعتِ اسلامی** | مولانا مسعود ندوی کی تالیف پر ایک نظر کے مقدمے میں مولانا سید سلیمان ندوی لکھتے ہیں:-

"جنگِ عظیم کے بعد سے جو مسلمان لوگوں ان یوں کو گئے وہ کل از من یا ان کا ذمہ میں سے کسی ایک کاشکار ہوا اسے۔ پہلا نظر یہ دلبی کے تحریک ملادرس کی جماعتِ اسلامی اور ملادرس کے مشرقی مدرسے کی غلکار تحریک کی صورت میں ظاہر ہوا۔ خیری بھائیوں کی تحریک تو ان کے گھر کی چار دیواری ہی میں محدود رہی۔ ان کا بڑا ازدواج صورت اگر مت پڑھا لیکن خوبی اصول و فروع میں انہوں نے تاہلی نہیں کی۔ ان سطور کے متعلق جماعتِ اسلامی کا انجام کوڑا لکھتا ہے۔"

"جماعتِ اسلامی کے ایڈر مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی اور ان کے بھائی ابوالخیر مودودی بھی دلبی کے رہنے والے میں اور ابوالخیر کی مناسبت سے ان پر خیری برادر کا وہ صوبہ کام ہوتا ہے مالا کے خیری برادر ایک دوسرا تھا جس سے مولانا عبد الجبار خیری مولانا عبد الغفار خیری اور پر فیصل عبد اللہ تاریخی مرحوم مجدد ہیں۔ پر فیصل عبد اللہ تاریخی مرحوم جرمی کے تھے۔ مولانا عبد الجبار اس نظریے کے معتقد تھے جس کی طرف مولانا سید سلیمان ندوی نے اشارہ فرمایا ہے۔ انہوں نے ایک جماعتِ اسلامی کی داروغہ بیلی ہی طالی۔ مولانا البغا علی کو بھی دعوت دی تھی۔ مگر مولانا وحدت اسرتیت اور بعض دوسرے امور میں اتفاق نہ کیے۔ اور مولانا عبد الجبار

لکھ کر نہ ہی لائنوں پر مذہبی نام سے کہا جا سکتے تھے اسے  
کیونکہ اس سے اسلام میں فرقہ صنیع زیادہ ہوتی ہے۔ لیکن  
تحریک کے بعد آپ کو یہ راستے پر لجھا ٹھی کہ اس جماعت کا عقیدہ  
یہ ہے (کہ اس کا اعلان اخواتِ نعمت کیا جاتا) کہ اس وقت  
دستے زین پر کہیں بھی کوئی ایسا مسلم موجود نہیں جو حقیقت  
میں مسلم ہو۔ کیونکہ مودودی صاحب کی راستے میں مسلم حرف  
دہی ہے جو خود رسول اکرم یا حضورؐ کے صفاتیہ کا باہمیہ استقی اور  
مسترائع ہو۔ اس جماعت کے اراکان کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ مودودی  
صاحب یا ان کے کسی تنقید کے باہم پر مسلمان پکا اور اچا مسلمان  
بن سکتا ہے۔

جانشیکاری کی تحریکات کا تعلق ہے پہلے وہ محنت کمر  
کا نگرانی تھے پھر الجمیعت کے ساتھ ساتھ کانگریس سے بھی اگر  
ہو گئے۔ لیکن علم دینگی کے ہمیشہ مخالف اسے افادہ تک سخت  
میں مخالف ہی۔ آپ کا قول ہے کہ مسلمانی سبک سب مغربت ازدھ  
لگائیں۔ ان کی نظر، ان کا دل، ان کے خیالات سب کے سب  
معروقی ہیں جن کو اسلام سے دو کا بھی واسطہ نہیں۔ مسلمانی گئے  
قیام پاکستان کے واسطے جو جہاد کیا ہے آپ اس کے بھی مخالف  
تھے۔ گوئٹھے کو، پڑی اپنی جماعت کو یہ ہدایت کرو کہ جنہی کا پانچا پانچو  
غیر حادثدار کو سلسلہ جتنے "اسلامی" بجا ہوں سے تباہ لہ سخیات  
کو ہو قہارا بھی کو قیام پاکستان کے خلاف بیا۔ اور اس اختلاف  
کی وجہ معرفت یہ تھی کہ وہ لگ بج پاکستان کی بنیاد دال ہے  
ہیں پنج مسلمان نہیں۔ لیکن اب جو پاکستان بن گیا تو مودودی  
صاحب اور آپ کی جماعت سب کی یعنواہ ہے کہ اس کی  
حکومت اپنے ہاتھ میں لے لیں۔

مسلمان قوم کی تباہی کے ہزاروں اسباب میں سے ایک  
بس یہ لمحہ ہے کہ بہت کم مسلمانوں کو اپنی صحیح قدر و تیز معلوم  
مودودی صاحب کو حقیقت میں اتنا بھی قائم کیا جو  
اہمیت کرنے کے لئے کہن کن کن علم میں حمارت کی ضرورت  
ہوتی ہے اور ان کے نام کیا کیا ہی مودودی صاحب کی

پڑھا جائے جو اخبار جنگ (کاچی) میں ۲۴ نومبر ۱۹۴۷ء کو  
شائع ہوا تھا۔

میں مولانا مودودی کو جانتا ہوں  
اپ کے متقدماء میں سید ابوالاہلی مودودی صاحب کی  
بافت بہت سے خطوط شائع ہے ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ  
لکھنے والوں میں سے کوئی بھی سید صاحب کے پوری طرح واقع  
ہیں یہیں مودودی صاحب کو ۲۵ سال سے ماننا ہو رہا اور  
ان کے تمام حالات سے بہت اچھی طرح واقع ہوں۔ اصل  
مناسب سمجھتا ہوں کہ میں بھی کچھ عمر کروں۔ اختصار کے خیال  
تھے پورے حالات تو بحال نہیں دیتے جاسکتے۔ شخصی عرض ہے کہ  
حصول علم و فضل کے بعد مودودی صاحب کی پیاری کا انعام  
جمیعت العلماء ہند کے اخبار الجمیعت کو اپنی پیاری سے ہوتا ہے  
کہون پسیں جانتا کہ جمیعت العلماء ہند اول درجہ کو کانگریسی جماعت  
ہے۔ چنانچہ مودودی صاحب بھی اس وقت تھے کہ ملکی سیاست اور علم دین  
کے سخت مخالف تھے۔ یہ تسلیم بعداً الجمیعت کی ملکی مالکت خراب  
ہو جانے کی وجہ سے پہنچ مسید صاحب کو کچھ بچھا مکتبہ  
تلخی لختی دہ دہاں سے اگر ہو گئے اور اپنے اپنے کانگریسی بھی نہیں  
لیکن لیگ ہے اختلاف کہیں تھے ایک ایسا کام مودودی ہے مودودی  
صاحب کو ہمیشہ ہی سے اپنے علم و فضل کے متعلق بے انتہا توشیح مدد  
رہیا ہے اور وہ ابتدائی قریبے طبقہ نبیت اور نبی ماذکور مسلم قوم کی  
خدمت کرنے کا قدرتی کریکے تھے۔ بدھی کے بعد وہ اپنی تعلیم سے  
سیدہ بادلتشریف لے چکے اور کئی سال تک دہاں سے ایک سال  
نکالتے ہے اور بہت سی کتابیں بھی شائع کیں جو سب کو سب  
ذہبی اصلاح کے خیال سے تحریر کی گئی تھیں۔ بڑی کوششوں  
کے بعد پڑھان کوٹ میں اپنے ایک دارالاسلام قائم کیا جو قسم  
ہستک قائم رہا۔ اس کے بعد وہ اپنے رفقائے کار سہیت  
پاکستان تشریف لے آئے۔ اس وہاں میں آپ نے ایک  
جماعت قائم کر لی تھی جس کا نام اسلامی جماعت ہے جسکے پیغمبر  
بنانے سے پہلے مودودی صاحب اس بات کے سخت مخالف

کے ایڈیٹر تھے گرفتاری سے بچنے کے لئے بحکایتِ علی و دادا نہ ہو گئے اور ان کے اس فعل کی وجہ سے اقامِ الخروج کا مستقبل کچھ سے کچھ ہو گی۔ جیلپور کے قوم پرست مسلمانوں اور کانگریسی پسندوں نے بچھتاج "کی ادارت پریس کی اوریں نے قبول کر لی۔ یہاں سے میری صحافت کا ذریعہ شروع ہوتا ہے۔ نہ مولانا ابوالعلی مودودی اس انجام کو ادارت پھوڑ کر بکایا جیلپور سے روانہ ہوا تھا نہیں اس پیشے میں قدم رکھتا۔ ان کے جیل سے بچنے کے بعد نے میری نندگی کو بدل دالا۔

(ہلالِ نہبیت ۱۹۲۷ء)

### مولانا مودودی کے بعد ایل ایام

مولانا مودودی مولانا سید ابوالعلی مودودی

۵ ہر سینئر سٹریٹ کو بیخام اور نگ زادہ پیدا ہوتے۔ والدہ ماست حیدر آباد میں ملازم تھے اور مولانا کی نندگی کے پہلے تیرہ چھوٹے سال اور نگ آباد میں گذشت۔ پھر والدین بیکر پسے آبائی وطن اور میں آمیزم ہوئے اور مولانا بھی یہاں آگئے۔ مولانا کی ابتدائی تعلیم تھری پر ہوئی۔ گیارہ برس کی تھیں، مدرسہ قادریہ میں داخل ہوئے۔ لیکن والد کی وفات پر بھی تعلیم کا سلسلہ درہم برہم ہو گیا۔ اللہ تعالیٰ پھر پسے کہ فیر بھی طور پر آپ کی علمی رہنمائی مولانا عبیدالسلام نیازی (ترکمان دادا) نے والوں سے لیکر، آپ را مددوک کے مشہور معموقی تھے۔ مولانا کا لڑکپن سے اس علقے میں آنا جانا شروع ہو گیا تھا جس میں خاری مر فراز مسیح غلبی دیا ہوئی خاری طوی اور نیازاد فتحوری کبھی بھی شریک ہوتے تھے۔ غلبی اور نیازاد کے زیور اڑ انہوں نے طرف تحریر پر توجہ کی تو مولانا عبد السلام کے اثر سے ان پر مسلط اور معقولات کا وہ نگ پڑھا جو عام طور پر علمائے دہلی کا خصوصی و صفت ہیں۔ مولانا عبد عزیز نے جمیعت العلما ہندوستان میں خاص طور پر پسی لیتے تھے چنانچہ انہی کی سعی سے وہ جمیعت العلما نے ہندوکے دفتر سے وابستہ ہوئے۔

### الحمدہ فی الاسلام

مولانا الجمیعیت کے فرزی کام الجام دے ہے تھے کہ دبر ۱۹۲۷ء کی آخری

پاکستان و شہنشہ کا سب بڑا ثبوت یہ ہے کہ آپ سے جمادیتیر جسی مفردی اور مندرجہ تحریک کے خلاف فتویٰ دیا اور جو فرقی عذر لفگ کیش کیا اس سے بھی ای شایستہ ہوتا ہے کہ آپ کو حکومت کی اس بات بھی نہیں آتی۔ چنانچہ مولانا تحریک احمد عثمنی سے خط و کتابت کرنے کے بعد آپ نے اپنی غسلی یاد و سرے الفاظ ایں علی ناد اتفاقیت کا اقرار بھی کیا۔ اب فاریں کرام خود فیصلہ کر لیں کہ ہم پاکستانی اپنے عزیز دم کی تقدیر یا ای لوگوں کے ہاتھ میں کس طرح ہے سکتے ہیں۔ ہمارے وطن عزیز کی گمراہی درت دوسالی کی ہے۔ باہر ہے جارہوں طرف دشمنوں سے گھر ہوؤا ہے اور اندھہ مزادوں جا سیموں سے بھرا ہوؤا ہے۔

ہم مودودی صاحب اور آپ کی جماعت سے بہت طنزہ درخواست کرتے ہیں کہ وہ حکومت کرنے کی بجائے مسلمانوں کے اخلاق کی اصلاح کی کوشش کریں یہاں ایں اسلامی اخلاقی چھیلائیں۔ اگر وہ ریسا کریں گے تو حکم کو بھی فائزہ ہو گا اور پبلک خود بخوبی ان کو حکومت کے تحت پرلا کر بٹھا دے گی۔

(محمد محزم الصادقی کا اچی)

اس مکتوپ ہیں واقعات کے بیان کرنے میں ایک وجہ وجوہی غلطیاں ہو گئیں۔ لیکن یہ خط ایک ایسے بزرگ کا لکھا ہوا ہے جو مولانا کو شفیعیہ برس سے جانتے ہیں۔ انہوں نے اپیانام اور مقام بھیجا دیا ہے اور اخبار جنگ نے یہ عام طور پر جماعت اسلامی کا ہمدردہ اور حامی ہے اسے شائع کیا ہے۔ ان وجوہ کی بنا پر ہم نے اسے پورا نقل نہ کیا بلکہ مکتوپ نکار کا یہ خیال کہ مولانا یہلکہ مرتبہ پبلک کے سامنے الجمیعیت کے ایڈٹر کی حیثیت سے اسے صبح نہیں معلوم ہوتا۔ کیونکہ اس سے کچھ عرصہ پہلے مولانا مودودی جیلپور میں ایک کانگریسی انجام کے ایڈٹر دہچکے تھے۔ اس کی تصدیق بھی کہ مشہور کانگریسی اور ایجادی ایڈٹر مشریع علی بیادر خاکے اخبارہ لال نو کے اس آجیہاں میں ہوئی ہے۔

"۱۹۲۷ء پر قابل اجوبہ جیلپور میں مولانا مودودی کے ایک مقابلہ پتکاج" کے پڑھنا پسروں قابل ہے تو مولانا مودودی کی تیوکی

قلمی تصویر شمولی رئیس احمد عجمی کی کتاب "دید و شنید" میں ملتی ہے  
فرماتے ہیں :-

مولانا مودودی ابوالا علی

آنماز میں ہم کیا تھے انہام میں ہم کیا ہیں

۱۹۴۷ء کی ایک سرداشام کو خلافت ہاؤس کے حمایتمندانے  
میں ایک نئی صورت نظر آئی۔ میانہ قدر دو ہزار دین اسرپر تو کوئی لوپی،  
علیگڑھ کٹ پائچا مر جیدر آبادی و ضلع کی شیرہ آئی۔ ٹارٹھی نڈیو  
غالباً مویخیں بھی منڈی ہوئیں، انگریزی تسلی کے باال اخوبصورت  
چہروں پر بڑی آنکھیں، کچھ خاموش چہروں کچھ الگ تھلک سے،  
میں نہ مولانا عرفان سے پوچھا۔ آپ کی تشریف؟ فرمایا ابوالا علی  
مودودی۔

اس نام کا سنتی آنکھوں سکلتے نیا تھا لیکن کاؤں کے لئے نیا  
نہ تھا۔ پچھن سے مولانا ابوالا علی کے انکار داعی، اذوقیں اور ممتاز  
لائے کا سکول پر بیٹھا ہوا تھا۔ یہ دبی صحافی تھا جس نے اپنی نوجوانی  
کے زمانہ میں جمعیۃ العلماء ہند کے ترجمان "المجتہد" کی عنابر ادارت  
ہاتھیں لی اور اسے ہندوستان کے بلند پایہ اخبارات کی صفت  
اوقل میں پہنچا دیا۔ سوامی شردا رہانند کے عادوں قتل کے بعد بڑی  
"اسلام اور قشیدہ کامیاب" کے مصروف پر اس قدر عالم ایضاً حاصل  
اور بلندیا یہ تھالات لئے کہ دھوم پی گئی۔ جن لفظیں تک داد دینے پر  
محبوب ہو گئے اور اب عرصے سے جس کی ادائیت میں حیدر آباد سے  
رسالہ "ترجمان القرآن"، ٹکلی نیا تھا جس کے مقابلات پتھر دزن  
اوی محرومات کے اعتبار سے ہندوستان کے بڑے بڑے اربابِ نظر  
اد را ایں علم کے لئے باعث فخر و رنگ تھے۔ یا اس کی تو معلوم ہوا  
خدا نے ذہانت کے ساتھ ساتھ علم، اگر اُنکی کمیت بھی عطا  
کی ہے۔ الجھی کاک مولانا بارے آدمی نہیں بتتے تھے۔ دُنیا کو بیٹھنے  
بھی نہیں ہوئے تھے۔ ساحل پہنچو پر حیدر آباد کے ایک حاکم پا احتیاط  
تک بودلایت سے آرہا تھا اپنے ایک عزیز کی سفارش پہنچانے  
تشریف لائے تھے لیکن بالوں میں اب داجہ میں بڑاں پیدا شان  
کے ساتھ موجود تھا۔ سیچہ موقع تبریم سے گزی، خصر اور دوڑوگ باتیں

تاریخیں سوامی شردا رہانند کو ایک مسلمان نے قتل کر دیا۔ میرا قدر  
غیر مسلموں کے لئے بہانہ بننا، انہوں نے تمام امت اسلامیہ بلکہ  
خدا اسلامی تعلیمات کو اس میں قتل کا ذرہ دار قرار دینا مشروع ہے۔  
اور قرآن کریم کے خلاف اس قسم کے ارادات عائد کرنے لگے کہ  
اس کی تعلیم مسلمانوں کو خونخوار و قاتل بناتی ہے۔ اسی تعلیم من وہاں  
اور مسلمانت کے خلاف ہے۔ اور اس کی تعلیم نے مسلمانوں کو اتنا  
متھنیب بنادیا ہے کہ وہ ہر کافر کو گرد نہیں سمجھتے ہیں۔

مولانا نے ان خیالات کی تردید کے لئے الجھی میں ایک سلسہ  
مضامین لکھنا شروع کیا۔ ۲۰-۲۱ نمبروں کی اشاعت کے بعد  
طوالت کے خیال سے اسے متوقف کر دیا مگر الجھاد فی الاسلام کے  
نام سے کوئی پاپ سوچنے کی ایک بہس طریقہ لکھی۔ اس میں احکام  
جihad کی تفصیل و تصریح کے علاوہ دوسرے مذاہب (شیعیت  
اور سنتیت) کے قرآنی بندگ کا اسلامی طریقہ کار سے جواہر  
بھی کیا۔

**قیام حیدر آباد** الجھاد فی الاسلام نے پہلی مرتبہ مولانا کو  
علمی ذہنیاں میں روشناس کیا تھیں ان  
دوں الجھی کی مالی حالت نواب الحسن مولانا کو اس سے ترک تعلق  
کرنا پڑا۔ چنانچہ ۱۹۴۹ء میں وہ جمعیۃ العلماء ہند سے علیحدہ  
ہو گئے اور جمیلی چھوٹی کی بیوی، بادیں اقامت اختیار کی گئیں  
ان کے بھائی سید ابوالحسن مودودی دادالترجمہ سے دالنت تھے۔  
مولانا نے بھی اسی زمانے میں کمی پیش کے لئے تاریخ حکومت افغانی  
لکھی جو شائع ہو چکی ہے لیکن قیام حیدر آباد میں ان کا اہم کام  
ترجمان القرآن کی ادارت تھا جو سو ۳۷ ولہ میں جاری ہوا۔ شروع  
میں یہ رسالہ مولوی ابو محمد مصلح (صاحب عالمگیر تحریک قرآنی) کا  
ترجمان تھا لیکن آہستہ آہستہ مولانا نے اس میں بڑی دعوت پیدا  
کی اور اسے ایک انتسابی تھان دیدی۔

**مولانا مودودی** مولانا مودودی  
**کی ایک تھویر** کوئی آنکھ نہیں  
جیدر آباد میں مقیم تھے۔ ان کے قیام حیدر آباد کے آخری ایام کی

بعد ہی جماعت میں انتدابات دو نہ ہو گے اور ذیل کے چار  
صحابت مولانا مودودی کی ذات اور کام پر تحریری اعترافات  
کئے اور رپورٹ جماعت کے علیحدہ ہو گئے۔

۱۔ مولانا محمد بن طور صاحب نجفی حیدر الفرقان بیلی۔

۲۔ مولانا سید محمد حسین صاحب خطیب سجد جامی کپود تھلہ۔

۳۔ مولانا عطاء الرحمن حسینی ناظم جماعت۔

۴۔ عطاء الرحمن صاحب پیغمبر اکمالی بیکال۔

لیکن ان حضرات کی علیحدگی سے جماعت کا کام کا تین  
بلکہ روز بروز ترقی کرتا گیا۔ ۱۹۷۳ء میں مولانا ایم احمد  
اصلاحی جماعت میں شامل ہوئے۔ اس سال ارکان کی تعداد  
سات سو پچاس تک پہنچ گئی تھی لیکن اس میں کاش چنان  
ہوئی اور بجا رکان غیر معمولی جذبہ بوش و خروش سے عادی  
تھے وہ رکنیت سے محروم اور جماعت سے باہر کئے گئے ارکان  
کی تعداد پچار سو پچاس سے بھی کم ہو گئی لیکن عملی اور  
محنتی اور اکین کی وجہ سے اور مولانا مودودی کی قابل اقتداء  
کے زیر اثر جماعت میں اضافہ ہوتا گیا۔ بالآخر ۱۹۷۴ء میں  
اسلامی جماعت نے محسوس کیا کہ پڑھان کوٹ سے زیادہ مرکزی  
معقام پر اسلامی جماعت کا حکم ہونا چاہئے۔ چنانچہ بالتدھر کے  
قریب بستی میں کام کا آغاز ہوا لیکن یہ ب منصوبہ دھرے کے  
وھرے رہ گئے۔ بشرطی بخاب میں مسلمانوں کا قتل عام ہتا اور  
جماعت کو اگست ۱۹۷۴ء کے آخر میں پاکستان میں پناہی پڑی۔  
جماعت اسلامی نے تھوڑے ہی عرصے میں فقط پرایا۔

کئے نہ ہو رپورٹی کی اور لوگوں میں رسوخ پیدا کیا اورہ قابل داد  
ہے۔ بلاشبہ لیگ کا اثر اس سے کمیں زیادہ تھا اور ہے لیکن  
لیگ پارلیس سال سے میران میں ہے محسن الملک و قادر الملک  
مولانا محمد علی، مسلمان اقبال، قائد اعظم صدیقی ہمیں کے ماتھوں  
میں پی، پرداں چڑھی۔ قیام پاکستان سے پہلے مسلمانوں کے  
حقوق کے لئے لڑنے والی بھی ایک جماعت تھی۔ اس نے  
مسلمانوں کو سرکاری ملازمتیں دلوائیں، کوئی لوگوں میں انہی شرکت

فلانلہ سے پہنچی، تخلیہ اور تخلیہ میں یکسان سمجھی گئی اور خاموشی۔  
بڑے آدمیوں کے بھی سلحہ ہوتے ہیں اور مولانا ان سے پہلے  
طور پر لمحہ تھے۔

مولانا کے لئے یہ زمانہ ایک عجیق قہقہ کشمکش کا دو رہما ایک  
وہ ان دونوں دلیل ہے ہی ”پاگنڈہ دوزی پاگنڈہ دل“ رہتے تھے۔  
لیکن تحریک حلافت کی ناکامی بھی ان کے لئے ذہنی کشمکش کا سلام  
پیدا کی جکی تھی۔ اس تحریک کی پدالت علمائی کی قوت اور اہمیت  
کو چاہرے پانڈاگ کے تھے۔ جمعیتہ العلمائے ہند کی تسلیم بھی انی  
دنوں ہوئی لیکن اس تحریک کی ناکامی اور ہندوستان کے  
اندوں فیصل کی بعزا فرود اہمیت سے پھرہ طبقہ  
برسرا قصر اور آگیا جس نے پرسید کے وقت سے اپنی مسامع مسلمان  
ہند کے حقوق و مستقبل کے لئے وقت کو رکھی تھیں اور جس طبقہ  
میں علماء کو نایاں بیگدھا صاحل تھی۔ مولانا ان نامساعد علاقات کی  
بنی پونخت پریشانی کی حالت میں تھے کہ جانب شمال سے روشنی  
کی شعاع نمود ار ہوئی جو مولانا کے لئے شب تاریک کے بعد  
صبح صادق کا پیغام لیکر آئی۔ اس زمانہ میں مولوی نیاز علی صاحب  
پٹھان نوٹ کے قریب دارالاسلام قائم کیا اور جن حضرات کوہاں  
کام کرنے کی دعوت میں ان میں مولانا مودودی بھی تھے۔

### اسلامی جماعت کا آغاز ۱۹۷۴ء کی ابتدائی کردہ

مولانا مودودی کی بحیرہ راست میں مولانا کا آغاز کیا۔ لگے  
وکن سے پٹھان نوٹ تشریف لائے اور یہاں کام کا آغاز کیا۔ لگے  
ان کے اور مولوی نیاز علی صاحب کے درمیان کچھ احتدامت یہاں  
ہوئے۔ چنانچہ کچھ وہ کے لئے مولانا لاہور تشریف لے گئے۔  
وہاں ۱۹۷۴ء میں تقریباً ایک سال تک اسلامیہ کالج لاہور میں  
صیغہ دینیات کے ناظم ہے لیکن پھر پٹھان نوٹ تشریف لے گئے  
جو قیام پاکستان سے پہلے اسلامی جماعت کا حکم دھا۔ اسلامی  
جماعت کی بنیاد ۲۵ اگست ۱۹۷۴ء کو لاہور میں رکھی گئی پہلے  
جلیس میں کل پہنچ ۷ علماء اور ہندو دشمن ہوتے اور مولانا مودودی  
اسی جماعت منتخب ہوتے معلوم ہوتا ہے کہ ابتدائی اجلاس کے



”علوم اسلامیہ کو بھی ان کی قدمی کتابیں سے جوں کا قول نہیں بلکہ ان میں سے متاخرین کی آمیزشوں کو اگلے کوئے اسلام کے دلخیل اصول اور حقیقی اعتقادات اور غیر تبدل قدمی نہیں۔.... قرآن اور سنت کی تعلیم سب پر مقدمہ ہی مگر تغیر و حدیث کے پرانے ذخیروں سے نہیں۔“ (ص ۱۷)

اور تو اور کتب حدیث کے متعلق انسوں نے یہ خیالات کا انداز کیا کہ اگر آج کسی اور کوئے قلم سے ان کا بیان ہو تو اسے منکریں حدیث میں سے شمار کیا جائے تعمیمات میں فرماتے ہیں۔

”محمد بن سنه امام الرجال کاظم اشان ذخیرہ فراہم کیا ہے یو بلاشبہ شریعت ہے مگر ان میں کسی کوئی پتہ نہ ہے تیریں قلم کا حتماً نہ ہو۔“ (ص ۲۹)

تغیر کے متعلق بھی ان کا طریقہ کار قدمی کی تبیت جدید کو تیارہ نہ تاحیل تھا۔ انہوں نے اپنی تفسیر میں پڑائے مفتریں سے استفادہ نہیں کیا۔ اپنے تاثرات کو بھی کیا ہے۔ خود تفسیر کی ابتدا میں فرماتے ہیں:-

”اس میں اسی پتہ کی کوشش ہیں نہ کہ ہے وہ یہ ہے کہ قرآن کو پڑھ کر تو مفہوم میری تجھے میں آئے اور جو اثر میرے قلب پر پڑتا ہے اسے جوں کا تو ان اپنی زبان میں منسلک کر دوں۔“

علم تفسیر کے متعلق تعمیمات میں آپ نے فرمایا تھا کہ قرآن کے لئے کسی تفسیر کی حاجت نہیں۔ ایک اعلیٰ درجے کا برد فیض کافی ہے۔“ (ص ۲۲)

جدید تسلکیں کا خیال ہے کہ قدما میں عبادات اور اعتقادات پر زیادہ ذور دیا تھا اور انہاں اور خدمتِ حق پر کم حالاً تک کلام جمعی کا نقطہ نظر اس معاملے میں کچھ اور ہے۔ مولانا مودودی کی قدمی تھانیت سے شاید ہوتا ہے کہ اس معاملے میں بھی ان کا نقطہ نظر جدید سے قریب تر تھا۔ خطبات (حصہ سوم) میں فرماتے ہیں:-

”آپ سمجھتے ہیں کہ ہاتھ باندھ کر قبلہ دکھڑے ہوتا،“  
گھسنے پر ہاتھ دیکنا، زمین پر ہاتھ دیک کر سجدہ کرنا اور چند مقرر الفاظ ازبان سے ادا کرنا، اسی چند افعال اور حرکات

میں لکھ کی افسوسی میں حل کرنے کا تجویز اس کے سوچ چھٹیں جگان خود نوجوان سائل نے اپنے استفسار میں ظاہر کیا ہے۔ دہنائی کے لئے علماء اسلام میں وسعتِ نظر اور درج اجتماعات کی خواہ دست ہے۔ قدم قدم پر عالمگیری اور تاثیرات خانی کو لاگر سرتراہ بھاتا ہے کا لاذی تجویز ہو لکھ کر نئے زمانہ کا مسلمان قرآن و حدیث کو تجویز چھٹک کر پھر فرمادیکھے چاہیں بلکہ کامیاب طرح ترک اور ایسا فیصل نکلے۔“ (ترجمان القرآن اگست ۲۰۰۶ء)

مولانا مودودی علماء کے ہاتھ میں قوم کا زمامِ امامت نکھننا پاہنہ تھا لیکن، نہیں اس کا اساس تھا کہ یونیورسٹی مدرسی صورت میں حاصل ہو سکتا تھا۔ کہ علماء اپنے نقطہ نظر میں وسعت و تدبیلی صوراً گری۔ مولانا مرجیع اور القرآن میں فرماتے ہیں:-

”امامت خواہ وہ آگ کی طرف نے جاتے ہیں اسی ہر یا جتنے کی طرف ابھرالی اس کو وہ کا حصہ ہے جو سوچ و بصیر و فواد و کلام انسانی کو کوہ ہوں سے پڑھ کر استعمال کرے۔ یہ انسان کے ستر میں اسہ کا بنا ہے اُنہاں میں اپنے سیکھنے والے اس میں کشف و درعا نیت نہیں ہے خدا کو کشیدہ اشخاص ہو یا خدا نہ شناس۔ ابھرالی جو یہ طریقہ مدد و دعی کریں گا اسی کا امام ہو جائیگا اور جو کوئی کیا تو مقتدری ہی نہیں بلکہ اگر خلاف میں بیچھے بیٹھنے سے تھے سیکھا تھا تو کوئی پتہ نہیں نہیں کیا تھا جو اس کے منصب کے ہٹایا اور خدا نہ اس ابی مغرب کو لے جائیا وہ حدِ محل ہیں مصادیط تھا۔ آپ کے ہاں مت ہائے دراز سے علمکی بوجہالت تھی اس میں بصر و رقام و دلوں عطل تھے اور سچ کا کام بھی صرف پہنچ کی حاصل نہ ہے معلومات فراہم کرنے تک محدود تھا جیسا کہ ناخدا شناس یوں علم کے میدان میں رک گیا جائے اور امام بن ریا اور آپ مقتدری بن کر رہ گئے۔ آپ کی دریتی تعلیم کے تمام مرکزاً بھی کپاپی اسی فلسفی پر اڑکے ہوتے ہیں جس نے آپ کو اس درجہ پر پہنچایا ہے۔“

قرآن و سنت کے بھی جن اصولوں پر فوہ تعلیم دینا چاہتے تھے وہ قدمی کی نسبت جدید سے زیادہ قریب تھے۔ تعمیمات میں فرماتے ہیں:-

**مولانا مودودی خیالات میں اعلان** [ بعد مولانا کے خیالات ]  
۱۹۳۸ء کے شمارہ ۴۹

میں ایسا اقتضای طیم آیا کہ پھر انہوں نے اسلام کی جس صورت پر  
نہ دیکھا اس میں "روح" تھی صرف قاب "ہی" قاب "ھقا۔ اب  
جس قدم کو وہ رواج دینا چاہتے تھے وہ وہی تھا "جو  
عرب میں سارا ہے تیرہ سو برس پہنچتا تھا۔" اور مفتری علم و فتن  
کے لئے کلمہ نیز قوان کی تازہ تصنیفوں اور تقریروں میں موثق  
سے بھی نہ ملے گا۔

معلوم ہوتا ہے کہ خود مولانا کو بھی خوش تھا کہ بھا فتنی  
پابندیوں کے باعث کیس ان کی مفکرات و متكلمانہ حشیث پر آپ  
نا ہجا ہے، پھر انہوں نے جماعت کے پہنچے میں فرطیا۔

"فقد اور کلام کے مسائل میں میرا ایک خاص حلکہ ہے  
جس کوئی نہ اپنی ذاتی تحقیق کی بنیاد پر اختیار کیا ہے اور تھکلے  
آٹھ سال کے دوران میں جو اصحاب "ترجمان القرآن" کا مطا  
کرتے ہیں وہ اس کو جانتے ہیں لہجہ کہ میری حشیث اس  
جماعت کے امیر کی ہو گئی۔ میرے لئے یہ بات صاف کہ دینی  
عزوری ہے کہ فقہ و کلام کے مسائل میں تو کچھ بھی نہ پہنچا ہو  
اد جو کچھ آئندہ لکھوں گایا کہوں مگا اس کی حشیث امیر جماعت  
اسلامی کے خیصلہ کی نہ ہو گی بلکہ میری ذاتی رائے کی ہو گئی یہی منقول  
یہ چاہتا ہوں کہ ان مسائل میں اپنی لائے کو جماعت کے درست  
اہل علم و تحقیق پر مسلط کروں۔ اور نہ اس کو پسند کوئی ہوں کہ  
جماعت کی طرف سے مجھ پر ایسی کوئی پابندی عائد ہو کہ مجھ سے  
علمی تحقیق اور اظہار رائے کی آزادی سلب ہو جائے۔"

مولانا کی علمی تحقیق اور آزادی رائے پر جماعت نے کوئی  
پابندی نہ لگائی لیکن اب وہ بس ماحصل میں رہنے لگے اور جو  
جماعتی تقبیل العین انہوں نے سامنے رکھا اس کا بغیر حکومی اور  
ان کے خیالات پر ناگزیر تھا۔ مولانا کے رفتار کے کاموں پر  
محنتی مخلص اور پُر جوش ہیں لیکن ذہنی اعتبار سے انہی سے  
ایک بھی مولانا کی طبع کا نہیں۔ اور نہ صرف وہ علمی اور ذہنی حشیث

بجائے خود عبادت ہی۔ آپ سمجھتے ہیں کہ رمضان کی بہل تائیخ سے  
شووال کا چاند نکلنے تک روزانہ صبح سے شام تک بھوکے پیاے سے  
رمبنتے کا نام عبادت ہے۔ آپ سمجھتے ہیں کہ قرآن کے پندرہ کوئی  
زمان سے پڑھ دینے کا نام عبادت ہے۔ غرض آپ نے چند  
اعمال کی ظاہری شکلوں کا نام عبادت رکھ بھوکا ہے۔ لیکن  
اصل حقیقت یہ ہے کہ اللہ نے جس عبادت کے لئے کہا کہا کو پیدا  
کیا ہے اور جس کا آپ کو حکم دیا ہے وہ کچھ اور ہی چیز ہے۔  
وہ عبادت یہ ہے کہ آپ اپنی زندگی میں ہر وقت "ہر حال میں"  
خدا کے قانون کی اطاعت کریں اور ہر اس قانون کی پابندی  
سے آزاد ہو جائیں جو قانونِ الہی کے خلاف ہو۔" (خطبہ حصہ سوم)  
ایک اور جگہ فرماتے ہیں :-

"آپ پوچھیں گے کہ یہ آزادی اور حرج و غیرہ کیا ہے  
ہیں۔ اس کا جواب یہ ہے کہ دو اہل یہ عبادت میں بحاشاشتہ آپ پر  
فرض کی ہیں ان کا مقصد اس یہی عبادت کے لئے تیار کرنا  
ہے جو آپ کو نہیں ہر وقت ہر حال میں ادا کرنی چاہیے۔"  
(خطبات حصہ سوم ص ۱۲)

اسلامی تحریک کی عام تربیتی کی تبلیغہ فرماتے ہیں :-  
"و مرا بیانی تقصی اس مسخر شدہ مذہبیت میں یہ ہے  
کہ اس میں اسلامی تحریک کو ایک مندرجہ قاتر بنا کر رکھ دیا گیا  
ہے۔ اس میں صدیوں سے اجہاد کا درود اور بندہ تسبیح کی وجہ  
سے اسلام ایک نہدہ تحریک کی بجائے حمد و گذشتہ کی تائیخ  
بن کر رہ گیا ہے" (ترجمان القرآن جلد ۱۸ عدد ۱)

آگے چل کر فرمایا ہے :- "اسلام کی تعلیم ہے والی درستگاہی  
ماثار قدیمہ کے محا نظغا نوں میں یہیں تبدیل ہو گئی ہیں۔"

اد دا آگے ملاحظہ فرمائیے :-

"تیرا ہم تقصی اس میں یہ ہے کہ جزویات کی ناپ نول مقدار  
کے غیر متصوی تعبین اور رُوح سے بڑھ کر ظاہر پر مادر دینداری  
رکھنے کی بیانی اس میں حد سے بڑھ گئی ہے۔ وہ غیر وہ کی  
تائیخ تو کیا کہی الہی اپنوں کی تنفس کا سبب ہے یہی ہے۔"

تینیل گوارکرنا ہے میا پڑتا ہے لیکن اتم المطهدا و مولانا کے علم و فضل کے بعض مادوں کا خیال ہے کہ نصرت، صیول اور قومی مفاد کے نقطہ نظر سے مولانا کا ابتدائی مسلک زیادہ صحیح تھا۔ بلکہ پاکستان (اور جدید ہندوستان) کے حالات کچھ ایسے ہیں کہ جب اسی نقطہ نظر سے بھی (الا سلامی جماعت کو حزب مخالف کی عیشیت سے اگے پڑھنا ہے) وہی مسلک زیادہ مفید رہتا۔

### مولانا کے سیاسی معتقدات

مولانا مودودی کے شروع سے سیاست سے گھری دچپیا رہی ہے۔ ان کی زندگی کا آغاز بطور حضرت ہوا جمیعت العلماء ہندوں کے دامن سے وہ ابستہ ہوتے بظاہر نہیں بلکہ نیم سیاسی گھروں میں پورا سیاسی ادارہ تھا۔ بعد رہا اب دیں ذہبی ہمگ ان پر زیادہ پڑھا۔ لیکن سیاسی خیالات اور عالم فرمودش نہ کہ مولانا کے خیالات میں جو تبدیلیاں ہوئیں ان کی ایک دچپ پر مثل مشکلہ تصوری کی کم متعلقی طبق ہے۔ مولانا نے ہجرت کے ترجیح انقریب میں بخدا تھا: "سینا نایا کہ نہیں ہے۔ نایا کہ دہ ملن وہ تذیر ہے جو خدا کی پیدا کی ہوئی اس طاقت سے مجھ اور بے جانی کی اشاعت کا کام ہوتا ہے" یعنی اگر سینا سے مجھ اور بے جانی کی اشاعت کا کام نہ یا جانتے تو سینا کی چلتی پھر تصوری میں تابی اعتراف نہیں لیکن اب عام تصویروں کے متعلق بھی جماعت کا بخوبی رہنے والے مولانا مسعود عالم کے الفاظ میں پڑھئے جو علمائے مرد ہی اپنی بخشوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں "ڈاڑھی کی حد تک تو یاں عقول لوگ بخخت ہیں یہ سنت اور شعار ہے اور اس کا رکھنا اجھا ہے لیکن فوٹو کی حرمت لوگوں کی کچھ نہیں آتی۔ سید رشید حنادی جو عکس کے بعد ہمارے جیسے طالب علموں کی بات کیوں نہیں گے۔ بحوالیاں لوگ کچھ بھی بھیں ان کی خاطر یا ملائیں کے لازم کے خوف سے ہم اپنے سلک بدلتے کہ نہیں" (دیار طوب میں حصہ) — خود مولانا مودودی ترجیح ان بابت رب و شعبان رَسُّ اللَّهِ میں فرملے ہیں "فوٹو گرافی اور تصویری میں کوئی فرنستق منیں کیا جاسکتا۔ اور ما نہت پونکہ جاندار اشاروں کی ہے اسلئے قائم تصویریں حرام ہی ہونگی۔ خدا وہ مجھ سے ہوں یا غیر مجھ"۔

مولانا کی سلطے سے بہت نیچے ہیں بلکہ انہیں تو ان مسائل کا مرے سے احساس ہی نہیں جن کا حل اس زمانے میں ضروری ہے۔ مسائلی ہاضم اور قدیم و جدید کے توازن کی نسبت کیمی بھی ان کا وہ نقطہ نظر نہ تھا جو ۱۹۳۴-۱۹۳۵ء سے پہلے مولانا کا تھا۔ اس کے علاوہ اتنا پسندی اضداد و تحریر مخالفین میں وہ مولانا سے بہت آگے ہی ہے۔

ان حضرات کے علاوہ جماشی نصب ایں کا شعوری اور غیر شعوری اثر بھی مولانا پر ہوا اور شاید اس اتفاق نے کہ جماعت کی تشکیل کی مخالفت فقط علماء کی طرف سے ہوئی۔ جماشی کو علماء کے زاویہ تکاء کے متعلق زیادہ محبت طے کر دیا۔ ان سب اسباب (یا کسی اندیشی اذہنی انقلاب) نے مولانا کے خیالات پر ایسا اثر ڈالا کہ وہ اپنے ابتدائی نقطہ نظر سے ہٹ کر کہیں سے کہیں جا پہنچے۔

مولانا کے خیالات میں جو تغیر و تبدل ہوا اور یہ طریق کار انہوں نے بالآخر اختیار کیا اس نے ان کے خیالات کی عام تقوییت میں بڑی مدد دی۔ تاریخ شاہد ہے کہ جب کوئی مقفل گوشہ خود و فکر سے بدل کر جماشی تنقیم کی منزل میں قدم دکھاتے تو اسے اس طرح کا تغیرہ لے کر مولانا عبد الماجد دریابادی کے اخبار صدقہ جدید (ہر دو میں ۱۹۵۰ء) میں مولانا مودودی کی نسبت "ان کے ایک پانی میں مخفص" کا اسلامی تعلق تھا۔ جو اگر مولوی نیاز علی بادی دارالسلام پھانکوٹ کا نہیں تو دارالسلام کے کسی لیے بزرگ کی تحریر ہے جنہیں پنجاب میں مولانا مودودی سے "تعلقات کی اولیت" حاصل ہے اور جن کے مولانا مودودی کے ساتھ (دارالاسلامی "مولیں قائم کے باعث") "خانہ میں تعلقات ہیں۔ وہ مولانا مودودی کی نسبت لکھتے ہیں": "ان کی تحریر کیک اس ملک کی اصلاح میں خرا کا پھوپھو زیادہ ہے یعنی لوگوں کو اس سے بہت فائدہ ہوتا۔ ان کے طریق کار اور عاصم قلی یافت (نفرت اور حکارت) نے ان کو سینی ان کی تحریر کو بہت نقمان پہچایا... زیادہ خزانی تو مولانا کے بعض افقاء نعمیں عدیعی اور نصر اشراق عزیز صاحب کے قلم کی ذہری چکانی سے پھیلانی ہے۔ اصلاحی صاحب کو بھی اپنے علم و فضل کا بہت زخم ہے اسلئے یہ لوگ ہر قسم کی دلکشی کو تیار ہیں" (مٹ)

مسلمانوں کا مسلم بیگ اور اس کے لیڈر ہوں کی مخالفت میں عام  
حریت تھے۔ اس حصہ کے آخریں مولانا فرماتے ہیں:-

”مسلمان اتحادِ رہب کے نادان ہوں کے اگر وہ ایک بھی  
خلافات کی نہ اکت کو تھبیک ٹھبیک نہ سمجھیں گے۔ وہ بھی تک اس  
دھموکری میں پڑے ہوئے ہیں کہ ان کو یہ نمائشی جائے اور جلوں اور  
کھوکھو بخاہر سے تو یہ ہلاکت سے بچا لیں گے۔ وہاں لوگوں  
کی لیڈری پر اعتماد کر رہے ہیں جن کے سامنے اپنی ونادت اور  
ویجاہت کے سوا کوئی پیزی نہیں۔ جو اپنی قوم کے لئے اپنا بال بکا  
ہونا گواری نہیں کر سکتے۔ جو مسلمانوں کے مقابلہ کا نام صرف اسلام  
بلند آہنگوں کے ساتھ لیتے ہیں کہ ایوان ونادت پاں کا بھنہ  
لیتے ہیں کی زندگی پر دشمنوں کو پورا پورا اعتماد ہے جسیں چیزیں  
کیا جاتا ہے کہ اگر تم ہمارے ساتھ چیل میں جانے اور لاٹھیاں  
کھلانے کو تیار ہو تو ہم تمہاری ہربات مانسے کے لئے تیار ہیں۔  
اور وہ اس چیز کو قبول کرنے کی بجائے کتنی کاش جاتے ہیں جن  
کا ماں یہ ہے کہ یورپ میں سرکار برتانیہ کو ہنگ کا خطرہ پیش  
کرتے ہیں تو یہ مردے پہلے ہی گئے پڑھ کر اپنی ونادت خدمت کر پیش  
کرتے ہیں۔ ایسے لیڈر اور سے اگر مسلمان یہ موقع یا نصیحتے  
لیتھے ہی کہ وہ اُن کی کشتی بجنور سے نکال لیں گے تو میں پیش گئی  
کہتا ہوں کہ ان کی کشتی ڈوب کر رہے ہیں۔“ (ص ۲۱۵-۲۱۶)

بجان مک ائمہ اُمیں کا تعلق معاشرانہ مودودی نے اپنا  
نصب العین حاصل کرنے کے لئے ہی مختلف فنا کے پیش کئے۔ ان  
کے مطابع سے ظاہر ہے کہ ”پولیس کا قائم پہنچا وہ اس سے  
کو سووں و دریہ سے مسلمانوں کی علیحدہ تکونت کا تباہی نہیں خاب  
ہے لہجی نظر نہ آیا۔ فیدریشن کی مختلف عورتوں سے مبالغہ  
پہلے خاکے میں تہذیبی خود انتیاری (CULTURAL AUTONOMY)  
پر قو در تھا اور جن چیزوں کے تحفظ کے مولانا خواہاں تھے وہ  
حرب ذمیں ہیں:-

”تعلیم اور ہمیں معاملات (مثلاً عبادات) بگاہوں اور اوقاف  
کا نظم و نسق اور ہمیں احکام اپنے اپنے افراد قوم پر نافذ کرنا اور

ہوئے۔ شروع میں ترجیح ان القرآن میں زیادہ تر فکری اور فرمی  
معنایں شائع ہوتے تھے لیکن شفتہ میں انہوں نے اس میں  
اسلامی ہندوستان کے متعلق چند سیاسی معنایں لکھے جو بعد میں  
مسلمان اور وجود، سیاسی تسلیک حصہ اول کے عنوان سے مدون  
ہوئے۔ مولانا نے اس القرآن پر مختلف موقعوں پر میں مختلف باتیں  
لکھے اور پونکہ ان تینوں رسولوں کے سو ضرور ایک حد تک مختلف  
ہیں اسلئے تم ان کا لیکھنے شجور جائز ہے لیتے ہیں۔

**مسلمان اور موجودہ سیاسی کشمکش (حقد قول) ابتدائی**  
معنایں کا جو مرد ہے اور اس میں اُن سیاسی خیالات کا اظہار ہے  
جو مولانا کے مانع ہیں یا یوں کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اس حصہ میں  
مولانا کے نقطہ نظر کا غرض اور محصر سا انہار ہے۔ اس وقت ان  
کا لمحہ نظر سب ذمیں تھا:-

”ہم اس امر کی کوشش کرنے چاہئے کہ ہم مسلمانوں کی زیادت  
کا منصب نہ انگریز کے غلاموں کو حاصل ہو سکے نہ ہندوستان کے  
غلاموں کو بلکہ ایک ایسی جماعت کے قبضے میں آجائے جو ہندوستان  
کی کامل آزادی کے لئے دوسرا ہمسایہ توموں کے ساتھ اشتراک  
عمل کرنے پر بدل سے آمادہ ہو گر اسلامی مفاد کو کسی حال میں قرآن  
کرنے پر آمادہ نہ ہو۔“ (ستک)

**(حقدہ دوم)** ”مسلمان اور موجودہ سیاسی کشمکش“ کا پہلا حصہ ایک  
خنفریار مقالہ تھا۔ اُنہیں اس سال بعد مولانا نے اس سے کوئی  
مذکوری تضاد کا اداء نہیں کیا اور میرزا مسالم الحکما جو اپنی وفعت دہمہ شفتہ میں شائع  
ہوا۔ جب سیاسی کشمکش کا پہلا حصہ پھر کر کھانا تو موقع ملک دیگ  
جس سے ہے جان بھی اور فاقہ اور علم اس میں بیان ڈالنے کی کوشش  
کر رہے تھے۔ مولانا کی نظر میں وہ بے حیثیت تھی اسے انہوں نے  
اس پر توجہ نہ فرمائی اور وہ اس کا خاص طور پر ذکر کیا۔ دوسرے  
حقدہ میں بھی ان کا ذریعہ زیادہ تو کامگری میں یہ صرف ہوا لیکن  
اس حصہ میں مسلم بیگ کا نام لکھا ہے اس کی حیات پر دھی  
الزمام تراشے اور لگائے گئے جو جمیعتہ العلماء نے ہندا و کامگیری

## پاکستانی خیال کے لوگ

بiger سے حصے کو اسلامی جماعت  
کا سیاسی منشور سمجھنا چاہئی۔

اس وقت اسلامی جماعت قائم ہو چکی تھی پہلا کتاب اس کا دخیور انہیں کتاب کے آخر میں بطور نازل معمود کے شانہ سے۔ کتاب میں مولانا نے جامعہ مسلمانوں کی مختلف جماعتوں اور بالخصوص مسلم لیگ پر نکتہ چینی کی ہے۔ لیگ مستقل یا بکا عنوان تھا "پاکستانی خیال کے لوگ"! اس میں تحریک پاکستان اور لٹکی قیادت پر طرح طرح کے اختر احتات تھے۔ مثلاً بجود لوگ یہ کہتے تھے کہ "مسلم اکثریت کے صوبوں میں مسلمانوں کی اپنی ہی حکومت قائم ہو جائے پھر کوئی کوئی کی کہ یہ قومی اسلامی نظام حکومت میں بعدیج تبدیل ہو جائے" مولانا ان کے حوالہ میں لکھتے ہیں:-

"ان کا یہ خیال بالکل غلط ہے کہ مسلم اکثریت کے صوبوں میں حاکیت جموروں کے اصول پر خود مختار حکومت کا قیام آئے گا کار حاکیت رہت العالمین کے قیام میں مددگار ہو سکتا ہے جیسا کہ اکثریت اس مجوزہ پاکستان میں ہے دیکھی ہی بلکہ عدالتی حیثیت سے بہت زیادہ زبردست اکثریت افغانستان، ایران، اٹکی اور مصر میں موجود ہے اور وہاں اس کو وہ پاکستان حاصل ہے جس کا یہاں مطالعہ کیا جا رہا ہے۔ پھر کیا وہاں مسلمانوں کی خود مختار حکومت کسی درجہ میں بھی حکومتِ الہیہ کے قیام میں مددگار ہے یا ہوتی نظر آتی ہے مددگار ہونا تو دلکشانی میں پوچھتا ہوں کیا آپ وہاں حکومتِ الہی کی تبلیغ کے پھانسی یا جلا دھنی کے لئے کوئی سزا پائے کی امید کر سکتے ہیں؟"

"اگر آپ وہاں کے حالات سے کچھ بھی داتفاق ہیں تو آپ اس سال کا بحاب اثبات میں دینے کی براہت تک رسیکلے جب صورتِ معاملہ ہے تو کیا وہ شخص نادان نہیں ہے جو اسلامی انقلاب کا نسبت العین صاف نہیں رکھ کر ایسا جموروں کی حکومت کے قیام کی کوشش کرے جو کافر وہ حکومت سے بڑھ پڑھ کر اس کے مقصد کی راہ میں حائل ہوگی"۔

(ص ۱۳۲-۱۳۳)

ان احکام کے خلاف ان کی مرکشی کو روکنا اور مخصوص تندیہ معاشرتی مسائل (مثلاً نکاح، طلاق، وراثت اور قومی طرفہ معاشرت (NATIONAL SOCIAL SYSTEM) میں پر قوم کو پوری خود اختیار کی حاصل ہے اور مرکز کو اس میں دل دینے کا حق رہو!" (صفہ ۲)

(حصہ سوم) مولانا مودودی نے جب موجودہ سیاستی کرشمکش کا پہلا اور دوسرا حصہ لے چکا اس وقت ایک تو مسلم لیگ کی تبلیغ ابتدائی حالت میں تھی دوسرے مولانا مازن کا نقطہ نظر مسلم لیگ اور مسلمانوں کی سیاسی قیادت کی نسبت ہمیشہ غاص قسم کا رہا ہے اس سے عمارت سے زیادہ کسی چیز کا مستحق نہ بھجتے تھے۔ اسلئے ان دونوں حصوں میں لیگ کے متعلق ان کے تفصیل اور واضح خیالات نہیں بتتے لیکن میں اس وقت جب مولانا یہ مفہوم لکھ رہے تھے ایک درجہ بند مصروفیت عمل تھا۔ اس نے مسلم لیگ میں ایک نئی ذریعی پیدا کی اور قوم کو اسکے بھنڈرے تکے اور طرح جمیع کیا کوئی طہوں اور تجویز خیز مقصد کے لئے اس سے پہلے جیسی جمیع نہ ہوئی۔ مولانا کو یہ صورتِ حالات بھی ناپسند تھی۔ چنانچہ انہوں نے اس کے متعلق اپنے خیالات "مسلمان اور موجودہ سیاسی گشٹکش" حصہ سوم کے عنوان سے ترتیب دیئے۔ یہ خیالات بعض امور میں پہلے دونوں کے اندر ابھات سے اس قدر مختلف تھے کہ مولانا نے مقدمہ میں ہمیشہ محسوس کیا کہ اس فلماں کی وضاحت ضروری ہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں :-

"مسلمان اور موجودہ سیاسی گشٹکش" کے عنوان سے ہمیرے مفہوم کے دونوں حصے اس سے پہلے شائع ہو چکے ہیں اب اس مسئلہ کا یہ تبریزی جمود شائع کیا جا رہا ہے۔ بظاہر پہلے دونوں میں اس تبریزی جمود کا فاصلہ آنا زیادہ ہے کہ ایک شخص یادی النظر میں ٹوں محسوس کیا گئیں نہ فہرست وہم کے بعد سے یا کایک اپنی پہنچش بدل دی جائے۔ اور خود اپنی بہت سی کمی ہونے والوں کی تعداد کرنے لگا ہوں لیکن دراصل ان تینوں جموروں میں ایک نسبت العین کی طرف تبدیلی اور تقدیر ہے"۔

کی بناء پر مسلم لیگ اور پاکستان کے حامیوں کو تو مسلمانوں کے دلوں کا منارج جانا تاکہ ارتھا ہی ترجیح القرآن میں بھی کسی صادر ہے ایک تفصیلی مضمون میں فیصلہ میں تو نیکی کی تقدیر و اضعیت اور کہا کہ اگر میراں تمبلی کو قانون سازی کا غیر مشروط حق حاصل ہے تو اس حق کا غیر مشروط ہوتا ہی اس امر کی کافی ضرورت ہے کہ یہ لوگ صحیح قانون مرتب کرنے میں آزاد ہیں۔ یعنی ان کو اختیار حاصل ہو کا کہ اپنا قانون مرتب کریں جس میں آخری استدلال کی کتاب کو مانا جائے اور قانون سازی بوجھی ہو کتاب اپنی کے تحت ہونہ کہ اس سے بے نیاز۔

مضمون نگارنے اس اسلامی فضنا کی طرف بھی اشارہ کیا جو مسلم لیگ نے پیدا کر دی تھی۔ اور یہ خیال ظاہر کیا کہ اس سے "ذہبی قیادت" کے دھی فائدہ اٹھاسکتے ہیں۔ اس پر مولانا مودودی نے " موجودہ انتخابات اور یحیث اسلامی " کے عنوان سے " ترجیح القرآن " میں ایک طول طویل مضمون لکھا۔ اور ظاہر کیا کہ انتخابات سے بیرونی کے دو اسباب ہیں۔ ایک وجہ تو اصولی ہے (جس کا اعتماد اور پورچھا ہے) دوسری ملکی یعنی اس سے حصول مقصود کے لئے کوئی مخفیتی تجویز آدمیں ہو سکتا۔

**پاکستان کے خلاف لانا کا پراپرلند** | مضمون میں مولانا نے پاکستان اور مسلم لیگ کے متعلق یہ تین بدگمانیوں کا اعتماد کیا۔ پاکستان کی نیت وہ فرماتے ہیں:-

" بخت الحمقاری میں رہتے والے لوگ اپنے خوابوں میں خواہ کتتے ہی سرزیا خ دیکھتے ہے ہوں لیکن آزاد پاکستان (اگر فی الواقع وہ بننا بھی تو) لانا مگر جمودی لا ایسی اسٹیٹ کے نظر یہ پہنچتے گا جس میں غیر مسلم ای طرح رابر کے مشترک ملے قائد اعظم نے بھی پیر صاحب (اکی مژہبیت کے نام ایک ناطق) جو زیر تحریر ۱۹۷۳ء میں لکھا گیا بالآخر اسی نقطہ نظر کا اعتماد کیا تھا۔ (لا حظہ ہو مولانا شیراحمد عثمانی کی وہ تقریب جو اسنوں قرار داد مقام پر ملے آئیں سازی میں کی تھی)

جماعت کو لیکن ۱۹۷۵ء سے " سلطان اور سیاسی کشمکش " میں ملیحدہ رہنے کی ہدایت جو سیاسی جمعت مولانا نے کی وہ ایک حد تک نظری تھی لیکن ان مباحثت نے جلد ہی شدید مغلی صورت اختیار کی۔ شکست کے آخریں وہ انتخابات ہوئے تین کے نتائج پر اس براعظم کی قسمت کا فصد ہوئے والا اور یہ طے پانہ تھا کہ برطانیہ اپنا انتدار اکھنڈ پھارت کو سونپ جاتے۔ یہ براعظم پھارت اور پاکستان میں تقسیم ہو۔ اس موقع پر سلطان یہ دیکھنا چاہتے تھے کہ جماعت اسلامی کس قریب کا ساتھ دیتی ہے۔ لیگ والوں نے امیر جماعت اسلامی کی مدد حاصل کرنی چاہی لیکن اسیں قائل نہ کر سکے۔ تاہم امید تھی کہ وہ اپنے پیر و وُلی کو اس امر کی آزادی بیداری کر دے جس طرف چاہیں ووٹ دیں۔ اور خیال تھا کہ انہی اکثریت (کم از کم اسلامی اکثریت کے علاقوں میں) پاکستان کے قریب ووٹ دیکیں لیکن مولانا نے بالکل نیا راستہ اختیار کیا۔ اور ایک سوال کے جواب میں (جو کوئی میرڑہ ۲۰ را کتو یہ ۱۹۷۴ء میں شائع ہوا) انتخابات میں شرکت اور اسے دیکھ کر جرام قرار دیا اور فرمایا:-

" ووٹ اور لیکن کے معاملہ میں ہماری یوزٹشن صاف نہیں کر سکتے۔ پیش آردہ انتخابات یا آئندہ آئندے والے انتخابات کی اہمیت جو کچھ بھی ہو اور ان کا بس اپکھ بھی اتر ہماری قوم یا ملک پر پڑتا ہو یہ حال ایک بانہوں جماعت ہوئے کی تیشیت سے ہماں لے لٹینا ممکن ہے کہ کسی واقعی مصلحت کی بناء پر ہم ان اصولوں کی قربانی گوارا کر لیں جن پر ہم میان لائے ہیں۔"

مولانا نے اپنے اس فیصلہ کی دھیرے بتائی گئی تھی کہ جو کہ موجودہ نظام " ما کمیت " تھا تو اس قائم ہوا ہے اور اگر بورسی پارٹی نے یا اسمبلی کو مستحب کیں یہ اس کو قانون بنانے کا غیر مشروط حق دیتا ہے۔ اسلئے ہم اس سے اشتراک نہیں کر سکتے۔ اس فیصلہ

تحریک ادیا کیک قوم پرستانہ تحریک بیان کیا فرق ہوتا ہے۔ مفرد ہوت ہو تو پھر اس کی تشریح کر سکتا ہوں۔ یہاں میں اشارہ صرف اتنی بات واضح کر دینا کافی بھجتا ہوں کہ ایک اصولی تحریک کے کام کنوں کو یہ خرد ریا کر تمہارے لئے ایک قوم پرستا تحریک نے بڑے اچھے موقع پیدا کر دیتے ہیں کیسی بصیرت اور معاملہ فہمی کا ثبوت نہیں ہے۔ اس کی مثال تو بالکل ایسا ہے جیسے کسی عازم ملکہ کو یہ خبر دی جائے کہ کوئی جیل گھرا ہے۔

ان کی ایخو شخبری کسی حد تک الگ صحیح ہو جیسی سمجھی توشیح تواریخ اس صورت میں ہوتی ہے کہ مسلمانوں کی اس قوم پرستانہ تحریک میں کم اذکم ثانوی ہیئت ہی سے مذہب کا پورا زور اور اثر موبد ہوتا۔ لیکن افسوس ہے کہ یہاں اس کا بھی فقدان ہے بلکہ یہ کہنا زیادہ صحیح ہے کہ مسلم لیگ فی الواقع مسلمانوں کو ہلام اور اس کی تدبیج اور اس کے ارتکام کی اطاعت سے وجد بُدھ دُور ترے جا رہی ہے۔

یہ اخلاقی بیان فروری ۱۹۴۷ء میں ہوا۔ اس کے کوئی سو سال بعد، اپریل ۱۹۴۸ء کو یعنی قیام پاکستان کے کوئی چار ہیں پہلے ٹونک میں اسلامی جماعت کا ایک ایم جبلہ ہوا۔ اس میں بھی مولانا محمد ودی سے مسلم لیگ کے بالے میں سوال ہوتے ہیں کہ جواب مولانا نے دیتے۔ یہ سوال اور جواب ترجمان القرآن جلد ۲۰۰۷ میں درج ہیں۔

سوالات۔ ”(۱) یقیں ہے کہ مسلم لیگ کے پیش نظر جو پروگرام ہے وہ غیر اسلامی ہے لیکن اس وقت ہو رہتے حال یہ ہے کہ مسلمانوں کی اکثریت دین سے ناواقف ہے۔ علماء نے انہیں اسلام سمجھانے کی کوئی کوشش نہیں کی۔ وہ اپنے سیاسی لیڈروں کے بتلاش ہوئے راستہ کو ہی صراطِ مستقیم اور اسلام کا صحیح راستہ سمجھا ہے ہیں اور فرمیں ان کے وجود کو مٹانے کے لئے سفارکی و خوزینی کے کام لے رہی ہیں۔ ان حالات میں ان کی مظلومی میں جماعت ان کا

ہوں گے جس طرح مسلمان۔ اعدیا پاکستان میں ان کی تعداد اتنی کم اور ان کی مانندگی کی طاقت اتنی کم۔ وہ نہ ہوگی کہ مشریعۃ الاسلامی کو حکومت کا قانون اور قرآن کو اس جسمی نظام کا دستور بنایا جاسکے۔

**تحریک ادیا پاکستان چلا والی ہجما** مسلم لیگ کی نسبت مولا ناتھی دانتے

حسب ذیل تھی:-  
”مسلم لیگ کی تحریک کے مقابلے پہلی بات تو یہ سمجھ لیجئے کہ اس کے بنیادی تصورات، اس کا نظام ترکیبی، اس کا مزاج اور اس کی اپریٹ، اس کا طرفی کار اور اس کے مقاصد سب پچھوڑی ہیں جو قومی اور قوم پرستانہ تحریک کے ہو اکتے ہیں۔ یہ اور بات ہے کہ مسلمانوں کی قومی تحریک ہے اور مسلمانوں کی ہر پیز اسلامی“ بن جائی کرنی ہے اسلئے خواہ خواہ اسے بھی اسلامی تحریک سمجھ لیا گیا ہے لیکن اسے یہ ہے کہ اسلامی تحریک اپنی زعیت کے اعتبار سے بالکل ایک دوسری ہی پیز ہے جس کا کوئی ستارہ بھی مسلم لیگ کی قومی تحریک میں نہیں پایا جاتا۔ اور یہی طرح ممکن نہیں ہے کہ اسلام اپنے مخصوص طریقے کا اسے جس منزل تک پہنچا جا ہتا ہے اس تک آپ ایک قوم پرستانہ تحریک کے ڈھنگ اختیار کر کے پہنچ جائیں۔ ہر منزل اپنی فطرت کے لحاظ سے اپنی ہی ایک مخصوص رہا رکھتی ہے۔ آپ اسلام کی منزل مقصود کو پہنچتا پاپیں تو آپ کو اسلامی تحریک ہی کی مخصوص رہا کو سمجھنا اور اسے اختیار کرنا پڑے تھا۔ قوم پرستی کے طریقے اختیار کر کے آپ قومیت کی منزل مقصود کا پہنچ سکتے ہیں۔ مگر یہ موقع کرنا انتہائی پر اگذہ خیالی ہے کہ ان ڈھنگوں سے آپ اسلامی منزل مقصود تک جا پہنچیں گے۔ اس نکتہ کی توجیح کا یہاں موقع نہیں ہے۔ ”مسلمان اور سیاسی کشمکش حصہ سوم“ میں تفصیل کے ساتھ یہ بتا چکا ہوں کہ ایک اصولی

فی الواقع خلوص قلب سے اسلام کی نمائندگی کرنے رکھتے ہو جائیں تو مادا ہندوستان پاکستان بن سکتا ہے۔ اور اس میں ایک لا دینی جمہوریت حکومت (SECULAR GOVT.) یا بخواہی پارلیمنٹری حکومت (POPULAR PARLIAMENTARY GOVT.) نہیں بلکہ غالباً خدا کی حکومت کتاب و سنت کے اصول پر قائم ہو سکتی ہے۔

اسلام کی لڑائی اور قومی لڑائی ایک ساختہ منیٰ ہے اسکی وجہ سے اسلام اور اسلامی طرفی سکار کو بینی خواہشات نفس کے خلاف پاکان کو ترک کر دینا چاہئے ہیں تو پیر پھیر کے دستوں سے آئنے کے بجائے صاف صاف بیوں نہیں کہتے کہ اشد اور رسول کے کام کو بچوڑئے اور ہمارے نفس کے کام میں حصہ لیجئے۔

آخری نظر والی کی بیوے در حقیقت نظر کیجئے اور بیویت بھی نظر انداز کر دیجئے کہ مسلمانوں کی "قومی لڑائی" کو کس حد تک نفس کے کام کیا جاسکتا ہے۔ لیکن اس ایک نظر سے مسلم بیوگ اور جماعت اسلامی کے فقط نظر کا فرق بچا جاسکتا ہے۔ مولانا نسٹے فرمایا کہ "اسلام کی لڑائی اور قومی لڑائی ایک ساختہ منیٰ ہے اسکی وجہ سے فرمایا کہ" مسلم بیوگ کا خیال ہے کہ اسلام اور اسلامی قومیت ایک دوسرے کی مندیں۔ دونوں کے تقدیر پر پروا کرنے کی کوشش ہو سکتی ہے۔ لیکن یہ دوں ایک تھویر کے دو پسلوں ہیں۔ یا اگر ایک بیو اپنی حیات ہے تو دوسری آپ حیات سے بھری ہوئی صراحی۔

ٹونک کے ملے کے کوئی ایک بفتہ بعد مداری میں جماعت اسلامی کا ایک اہم جلسہ ہوا۔ چونکہ اسلام بیوگ اور جماعت کے اختلافات ڈھکے مجھے تھیں اسے تھہ۔ لیکن عین ذمہ دار ہمیوں اور فاقہ مسلمانوں نے ملے میں خلل انداز ہنری کو لکھ شکی اس پر بیوگ کے ذمہ دار لیڈروں نے اخبارِ معدودت بھی کیا لیکن اس موقع پر مسلم بیوگ کے ایک سر بر آور دہ کارکن

ساختہ کیوں نہ ہے اور غیر مسلموں سے اس مدافعتہ جنگ میں شریک کیوں نہ ہو۔

(۲) اس وقت بیطانیہ ہندوستان کی حکومت ہندو ٹانیوں کے سپرد کر رہا ہے اور اس کی دفعہ صورت ہیں ہیں۔ ایک بیوک ہندو ٹانوں کا جمعہ ہندو ٹان کے حوالہ کیا جائے اور مسلمانوں کا جماعتہ مسلمانوں کے حوالہ کیا جائے۔ اور دوسرا بیوک ہندو ٹان کے حوالے کر دی جائے ظاہر ہے کہ اگر آپ نے مسلم بیوگ کا ساختہ دھا تو غیر مسلم اکثریت سائے ملک پر اویسلماں نوں پیشہ ہو جائی۔

امیر جماعت — "ان سوالوں کا واضح مطلب یہ ہے کہ موجودہ حالت میں مسلمانوں کی اس قومی تحریک کا ساختہ دیا جائے۔ اور جب و حالات ختم ہو جائیں تو پھر ان کا ساختہ پچھوڑ دیا جائے کیونکہ اسے تو سائل صاحب خود بھی تسلیم کرتے ہیں کہ یہ تحریک غیر اسلامی ہے۔ بلکہ ان کو لیکن دلاتا ہوں کہ جس قسم کے حالات پر بچوڑ کر وہ ہم سے اس وقت یہ مطالبہ کر رہے ہیں ایسے حالات کبھی ختم نہ ہوں گے۔ سائل پر سائل پیسا ہوتے جائیں گے اور ہر سلسلہ پہلے مسئلے سے شدید تر ہو گا اور آپ کیسی طبقہ بخوبی ملکیت سمجھیں گے کہ فلاں جدتک تو ہم ان قومی تحریکیوں کا ساختہ دیجئے اور دہاں پہنچ کر ان کا ساختہ پچھوڑ دیں گے۔ یہ تو ہے اس سوال کا ایک اور خدا و خدا رُخ جو اس سے کہیں زیادہ قابل ثبوت ہے وہ یہ ہے کہ جب آپ ایک تحریک کو خود غیر اسلامی مان لیتے ہیں تو پھر کس منصب سے ایک مسلمان سے یہ مطالبہ کرتے ہیں کہ اس کا ساختہ دیا جائے جن سائل اور مصائب کا اس قدر و تاریخی اور بیویت اور مصائب سے پیسا اسی نہیں ہوتے۔ اگر مسلمان اسلام کے فی الواقع سچے نمائندے ہوئے تو اگر مسلمان اب بھی پہنچ مسلمان بن جائیں تو کچھ بھی سائل ختم ہو جائے ہیں۔ یہ لوگ ہندوستان کے ایک ذریسے کوئی منیٰ پاکستان بنانے کو اپنا انتہائی مقصد بناتے ہوئے ہیں۔ لیکن اگر یہ

(۷۸۹۱۰۷۵) طریق کار سے ہو گیا لیکن پنجاب میں حصولِ مقصد کے لئے مسلم لیگ کو حکومت کے خلاف باتا عده صفت آرا ہزنا پڑا۔ اور وہ بھی اسی حکومت کے خلاف جو اپنی بے آئینی، بھر اور تشدد کے لحاظ سے غیر منقسم پندتستان کی سب صورجاتی حکومتوں سے بڑھ پڑھ کر ہٹی۔ لیکن قوم نے اپنی تنظیم، ایثار اور ثہافت و حراثت سے رہنمائی کلوں پر قلمب پایا۔ سینکڑوں نینیں ہزاروں نے قید و بند کی سختیاں چھٹلیں۔ ذہانت قوم نے جن کے مغلوق کہا جانا تھا کہ وہ کسی فسروانی کے اہل نہیں۔ قوم کی آواز پر لیگ کہا اور ہر طرح کی سختیاں اور ذلتیں برداشت کیں۔ قوم کی معزز اور پرده دار خواتین نے اس تحريك آزادی میں پورا حصہ لیا۔ اور علم و ستم اور اسلام و شہنی کے قدر کو سماڑ کرنے کے لئے دہی کھائیا جو قرون اعلیٰ میں ترب عورتیں کفار کے ساتھ جنگ کے دوران میں کیا کرتی تھیں۔ مسلمانوں میں سول نافرمانی کی یہ پہلی تحريك تھی۔ غیر جاندار بصریں کا قول ہے کہ جن منظم اور موثر طریقے سے مسلمانوں نے یہ تحريك چلائی اس کی مثال بارہویں کی سول نافرمانی میں بھی نہیں ملی تھی جسے متینگرہ کے تحریر کارہ ماہرین نے چلایا۔ پانچ ہی ہفتوں میں ہندوستان کی بہت سی تحکم اور جاگہ حکومت کا نظام دہشم بہم پوگیا اور انسیلِ علم لیگ کے سامنے گھٹئے ڈیکے پڑے۔

انصاف کا تقاضا تو یہ تھا کہ ہر حضرات مریمۃ الجعیۃ میں مسلم لیگ کی کم بہتی کی توجہ خوانی کرتے رہ لکھتے تھے، جن کے خیال میں لیگ لیڈر قوم کے لئے اپنا بال بیکا ہونا کو ادا نہیں کر سکتے تھے۔

وہ اس صورتی حال سے خوش ہوتے لیکن یہاں حالہ پر یہکس ہے: ”کوثر“ کے صفحات دیکھئے۔ ملک خضریات خان سے ملاحظہ ہو مسلمان اور سیاسی کشکش حصہ دوم (مولانا مودودی علیہ)

ڈاکٹر نعمت اللہ حاصل ہے ایک چٹ پر لکھ کر مکہ رسول اللہ کی خدمت میں پیش کیا۔ یہ آج جماعتِ اسلامی ہی نہیں بلکہ سارے پاکستان کے راستے سب سے بڑا سوال ہے ”کیا اسلام اور مسلمانوں کی خدمت ایک وقت میں نہیں کی جاسکتی۔ اگر نہیں تو کیوں؟“

**پنجاب میں لیگ روشنیت**  
اسلامی جماعت کے رہنمائیگ کو بیکار کشمکش اور کوثر کارروائی اور آدم طلب لاگئیں کی جماعت کہتے تھے۔ جن کی بُندلی میں بقول مطہر احمد ددی ”وہمتوں کو بھی پورا ہو رہا احتیاد ہے“ جو جمل میں جائے اور لاٹھیاں کھانے سے ڈستے تھے۔ لیکن جریت اس بات پر ہے کہ جب پنجاب میں مسلم لیگ کے لیڈر ”جیل جانے اور لاٹھیاں کھانے پر“ تل گئے تو کوثر پھر بھی اس تحريك کے نکتہ پیشیوں میں پیش کیا تھا۔ جس میں ہوا کافر تزوہ کافر مسلمان ہو گیا۔

پنجاب مسلم لیگ کی تحريك سول نافرمانی کو پاکستان کے حصول میں جو اہمیت حاصل ہے اس سے سیاسی مہنگی ناواقف نہیں۔ ہندو اور مسکھ جانتے تھے کہ جیت تک پنجاب کی لگدی پر مسلم لیگ کے دشمن ملک خضریات خان قوائے قابض ہیں اس صوبے کے پاکستان میں شامل ہونے بلکہ پاکستان بننے کا کوئی امکان نہیں۔ مسلم لیگ کی تحريك سول نافرمانی، فدواری اور اسلام و شہنی کے اس سنبھل گداں کو پاش پاش کرنے کے لئے شروع ہوتی۔ اور مسلم جمہوریت کے ذریعہ اور بازو سے جو کامیابی حاصل ہوئی وہ صوبے اس کے باشندوں اور مسلم لیگ کے لئے باعثت فخر ہے۔ بلکہ واقعہ ہے کہ قائدِ انقلاب کے تدبیر سے پاکستان کا حصول تباہہ تر تو ”کافر تزوہ کارتوسون“ کی مدد سے یعنی سیاسی اور ندی میری

”جلسوں کی تقریبی جلوسوں کی ترتیب ان کے نظر سا اور اس کے دل کی تحریک کا تعلق ہے جس کی ایسی نیسیں جس کو اسلامی اخلاق و صراحت کے راستے پر مسلکی تحریک کی تحریک کے خلاف ایک دشمن کی سیاست رکھتی تھی اور ایک پروپریوٹر، عوامی تحریک کی تھی ممکن ہے کہ بعض موقعوں پر بے اعتماد ایسا نظور پذیر ہوئی جو مسلم لیگ کی تحریک سے متعلق ہوئے۔

مسلم لیگ کی تحریک بیسوں کے ظلم و ستم کے خلاف ایک دشمن کی سیاست رکھتی تھی اور ایک پروپریوٹر، عوامی تحریک کی تھی ممکن ہے کہ بعض موقعوں پر بے اعتماد ایسا نظور پذیر ہوئی جو مسلم لیگ کی تحریک سے متعلق ہوئے۔ کیا تحریک پلاسے والوں سے یہ عرض کرنے کی ضرورت ہے کہ صحیح انتہا اور اسخ العقیدہ اور غیرت مند مسلمان عدوں کے جلوسوں کو دیکھ کر مژرم سے گردن بھکاری لینے پر بحبوہ ہیں۔

ہماری بر قدر پوش بہتیں اور بعض نے پرده خود میں جلوسوں میں بخلکی ہیں، مرتکوں پر بھرتی ہیں، تعریف لکھتی ہیں اور بعض بھوش میں آگر بفتحی الحمامیتی ہیں اور دام طرح ان تمام دلتون اور دسوایتوں کا انشانہ بھتی ہیں۔ جو اس قسم کے جلوسوں سے والبستہ ہیں۔“

کوثر علمائے کرام کو طمعنا دیکھ کر مذاہد انجام دے کے تحریک کے خلاف بیدان ہیں آئیں۔ ملاحظہ ہو :-

”ہمارے نزدیک ”مستورات“ وہ علمائے کرام ہیں جو نکش کرنے میں تو اپنے علم و تقویٰ اور دروس و تعلیم کے گوشوں سے بدل کر نسیروں محراب میں جلوہ گرد ہو گئے تھے مگر اسلامی اخلاق اور وقار کو سریا زار سوا ہوتے دیکھتے ہیں اور اپنے مجرموں میں اس طرح دیکھتے ہیں کویا مستورات ہیں ہم کا گھروں کے باہر نکلنے اور عالمگیری ہے بلکہ ہمیں تحریکی مدعیان توحید و حسنه و اسلام علیک یا رسول اللہ پر کہتے والے کامنہ نوح لیا کرتے تھے اب نعراہ بیداری یا علی کا فلسفہ سنتے ہیں اور اُس سے مسٹنیں ہوتے بلکہ اس سیلاں میں اپنی لیڈی کی کش کو بے بی کے ساتھ بھائے لئے جاتے ہیں۔“

کوثر نے اس تحریک کے متعلق اگر خود اسکی متعلق مقالہ ”افتخاریلہما ہون ان تھا۔“ دریں بھرت۔ ایسیں لیگ کی تحریک کے متعلق ذیل کا فتویٰ عالیہ درج ہے:-

ادان کی یونیٹ حکومت کی کمی بات کے خلاف اس تحریک سے پہلے، اس کے دو ران میں، یا اس کے بعد ایک ہفتہ میں، ہوں مسلم لیگ کی تحریک کے خلاف جا بجا مخالفانہ اور معافانہ انہمار خیال ہے بلکہ علماء کو تلقین ہے کہ وہ اس جماد حریت کے خلاف صفت آ رہا ہوں۔

۲۱ اگر خود اس کے ”کوثر“ میں یونیٹ کو یونیٹ کے منتظر بننا اخبار انقلاب سے ذیل کی عبارت متعلق ہوتی ہے:-

”کیا تحریک پلاسے والوں سے یہ عرض کرنے کی ضرورت ہے کہ صحیح انتہا اور اسخ العقیدہ اور غیرت مند مسلمان عدوں کے جلوسوں کو دیکھ کر مژرم سے گردن بھکاری لینے پر بحبوہ ہیں۔

ہماری بر قدر پوش بہتیں اور بعض نے پرده خود میں جلوسوں میں بخلکی ہیں، مرتکوں پر بھرتی ہیں، تعریف لکھتی ہیں اور بعض بھوش میں آگر بفتحی الحمامیتی ہیں اور دام طرح ان تمام دلتون اور دسوایتوں کا انشانہ بھتی ہیں۔ جو اس قسم کے جلوسوں سے والبستہ ہیں۔“

کوثر علمائے کرام کو طمعنا دیکھ کر مذاہد انجام دے کے تحریک کے خلاف بیدان ہیں آئیں۔ ملاحظہ ہو :-

”ہمارے نزدیک ”مستورات“ وہ علمائے کرام ہیں جو نکش کرنے میں تو اپنے علم و تقویٰ اور دروس و تعلیم کے گوشوں سے بدل کر نسیروں محراب میں جلوہ گرد ہو گئے تھے مگر اسلامی اخلاق اور وقار کو سریا زار سوا ہوتے دیکھتے ہیں اور اپنے مجرموں میں اس طرح دیکھتے ہیں کویا مستورات ہیں ہم کا گھروں کے باہر نکلنے اور عالمگیری ہے بلکہ ہمیں تحریکی مدعیان توحید و حسنه و اسلام علیک یا رسول اللہ پر کہتے والے کامنہ نوح لیا کرتے تھے اب نعراہ بیداری یا علی کا فلسفہ سنتے ہیں اور اُس سے مسٹنیں ہوتے بلکہ اس سیلاں میں اپنی لیڈی کی کش کو بے بی کے ساتھ بھائے لئے جاتے ہیں۔“

کوثر نے اس تحریک کے متعلق اگر خود اسکی متعلق مقالہ ”افتخاریلہما ہون ان تھا۔“ دریں بھرت۔ ایسیں لیگ کی تحریک کے متعلق ذیل کا فتویٰ عالیہ درج ہے:-

مولانا سید ابوالاعلیٰ صاحب مودودی

اور

اُن کی تحریک

## دیباچہ ۸۔

جامعۃ المسشین وہ علمی درسگاہ ہے تھی جو مولوی فاضل اور فاضل نے پائی کرنے کے بعد طالب علم داخل ہوتے ہیں۔ اول الذکر دوسال اور موڑھا ذکر بیان حال پڑھنے کے بعد جامعۃ المسشین کی ذکری تشاہد "کامیابی پاس کرنے ہیں شاہ کی ذکری علم کو اسی صورت ہے مل سکتی ہے تھیکہ تصاب کی کتابیوں کے متوسط میں کامیاب ہونے کے خلاصہ وہ ایک قسمی اور متنی مقالہ یعنی امتحانی بورڈ میں پیش کرے۔

**۱۹۵۴ء میں ہمارے عزیز دوست بزرگ مولوی دوست محمد صاحب**  
مولوی فاضل نے جامعۃ المسشین سے شاہ کامیابی پاس کیا اور ذکری خالص  
کرنے کے لئے انہوں نے جماعتِ اسلامی کی تحریک پر مقابلہ کا جس پر بورڈ نے  
انہیں شاہد فرار دیا۔

اب تحقیقی مقالہ القرآن کے اس خاص نمبر کی اشاعت میں شامل ہو رہا ہے  
فاضل مقالہ کوئی نہایت محنت سے یعنی مونٹریور کی جانب سے اور اسیں جماعتِ  
اسلامی کے متعدد نہایت تحقیقی معلومات جمع کر دی ہیں۔

ہماری دلی دعا ہے کہ اشد تعالیٰ کرم مولوی صاحب کو علمی اور عینی طور پر  
بیش بیاتیات عطا فرمائے اور ان کا عالمی ذات اپنے ہو۔ اور اس مقالہ کو  
بھی بستوں کی بھلائی کا موجب بنائے۔ امین یاریت العلمین +

خاکسار،

**ابوالعطاء رحیم اللہ صہری**

پرنسپل جامعۃ المسشین ربوہ

# مَوْلَانَا سیدِ الْبُلْأَلِی صَاحِبِ الْمُودُودِی

## اُن کی تحریک

(از قلم جناب و مفت محمد صاحب شاہد)

کوہی کامیابی کا ذریعہ تصور کرتے تھے اور یونیورسٹی تحریک سے جن لوگوں نے اپنے آپ کو وابستہ کیا ان کی نگاہ اس سے ابتدائی اور عوردو بخوبی محدود مطیع نظر سے آگئے رہا اسکی کہ ہفت مسلسلہ کی ترقی کے لئے انگریزی تعلیم کا حصول ضروری ہے۔ میساوتیت اور اسی قسم کے دوسرے خلاف اسلام افکار کے مقابلے اور ان کے استیصال سے یہ دو قلوب تحریکیں غافل تھیں اور یہ امر ان کی نگاہ سے بالکل اوپریں رہا کہ مسلمانوں میں منہجی اور روشنائی تنظیم کا نقدان ہے اور یہی نقدان فی الحقیقت ان کی تمام خرابیوں کا اصل ذمہ دار ہے۔ رالت یہ تھی کہ انگریز لیڈر بر طلاقی ایسا لحوم میں بر ملا کر رہے تھے کہاں ہمیں ہندوستان میں مسیحیوں کا جھنڈا اپر اترنے سے کوئی طاقت روک نہیں سکتی۔ ہندوؤوں کی کامیابی اور یہ سماج تیر خیزی کا اگ سر اٹھا رہا تھا۔ اور یہی مصیبت یہ تھی کہ مسلمان اپنے میں ہی فروعی مسائل پر دستاویز گیریاں ہو رہے تھے اور خود ان کے مقام میں ذیر دست انقلاب آ رہا تھا۔

ان دردناک حالات میں خدا تعالیٰ کا ایک مقدمی بنده ہندوستان کے مغربی کوئے سے تھا اٹھا رہا تھا یہی وصہ میں اس نے ہندوستان اسلام کے تیر میتھیا دیکھا کر کے دکھ دیئے اور دیکھتے ہی دیکھتے وہ پسپا ہوئے پر موجود ہو گئے۔ اسلام کا یہ مجاهد قادیانی کا برگزیدہ انسان حضرت مرزا

مسلمان ہندگی تاریخ میں ہزاروں سالیوں اور مذہبی انقلاب آئئے مگر مسلمانوں کے عادت و عقاید کے سوا کوئی عادت ایسا نہیں تھیں نہیں نے ان کی حالت میں کوایا اغصان حظیم پہنچا یا ہو کہ ان کے انکار و خیالات کی دنیا ہندوستان دہربیت اور سب سے بڑھ کر میساوتیت کے سیلاب کی نہ ہوئی ہے۔ اس عقیم عادت کے نتیجے میں اسلام اور مسلمانوں کے لئے جو میوس کن عادات روشناء ہوئے ان کی اصلاح کے لئے آغاز کار دو تحریکیں اٹھیں۔ ان میں سے ایک تحریک دار العلوم دینیہ کے قیام کے ساتھ دیانتہ تھی اور دوسری تحریک کا تعلق رئیس سید احمد فراں کے فلیگر بڑھ مدن کانج سے تھا۔ یہ دونوں تحریکیں ابتدائی کوشش کے لحاظ سے ہمایت قابل تحسین تھیں۔ بلاشبہ ان کے شیخ میں مسلمانوں کی دو عظیم درسگاہیں معرفی وجود میں آئیں اور ان کی وجہ سے مسلمانوں میں بچہ بیویادی کے آثار پیدا ہونے شروع ہوئے۔ لیکن ان دو قلوب تحریکیں میں نصوصیں یہ کہ یا ہم کوئی ربط نہ لھا بلکہ دونوں اپنی جگہ بالکل مستناد لا تنوں پر چل دیتی تھیں اور میساوتیت اور یہ سماج اور کفر و المحاد کے پیغمبروں کی وجہ سے اسلام کے لئے جو حیاط نہ ہے پیدا ہو دیا تھا اس کی طرف ان کی خاطر خواہ توجہ نہ تھی۔ اول الذکر تحریک کے نتیجے میں تو صرف ایسے شرقی داماغ تیار ہوئے جو عربی معلوم اور جدید افکار سے مکمل باشکاٹ

آئیں مگر انجام کار ان کے لئے ہریم است  
ہے۔ بیشتر نعمت کے طور پر تہمت  
ہوں کہ اسلام نہ صرف فلسفہ جدیدہ  
کے حملہ سے اپنے تسلیں بچائے کا بلکہ  
حال کے علوم مخالفہ کی جھالتیں ثابت  
کر دے گا۔ ..... اس کی شیخی  
کان احمد احمد اونٹ تعالیٰ سے ہے۔  
وہ ہمیشہ اس کو طووقان اور  
بادِ مخالفت سے بچاتا رہے گا۔  
(آئینہ کالات اسلام ۱۹۵۴ء)

دیوبندی ٹاؤپک خیالات پر کڑی تحریر کرتے ہوئے  
ہب پت نے فرمایا:-

”یعنی ان مولویوں کو غلطی پر جانتا ہوں  
ہو علوم جدیدہ کی تعلیم کے مقابلہ میں وہ  
در اصل پنی غلطی اور کمزوری کو چھپائے  
کر لئے ایسا کرتے ہیں۔ ان کے ذہن میں  
یہ بات سماں ہوتی ہے کہ علوم جدیدہ کی  
تحقیقات اسلام سے بذریعہ اور گراہ کر کر  
ہے۔ اور یہ اقرار کئے جیسے ہیں کہ گواہیں  
اور اسلام بالکل مستضاد چیزیں ہیں۔ پوچھ کر  
غد فرشتے کی کمزوریوں کو ظاہر کر لیکی طاقت  
نہیں رکھتے اسٹے اپنی کمزوری کو چھپائے کیلئے  
یہ بات تراشتے ہیں کہ علوم جدیدہ کا پڑھنا ہی  
جاائز نہیں۔ پس ضرورت ہے کہ آج کل  
دین کی خدمت اور اعلانے کلر اللہ  
کی غرض سے علوم جدیدہ حال کرو  
اور بڑے چڑو ہند سے حاصل  
کرو۔“ (حقائقات جدید اول ص ۲۷  
مطبوعہ تالیف و تصنیف قادریان)

غلام احمد غلبۃ الصلاۃ والسلام کا وجود ہے۔ آپ نے  
مسلمانوں کو یہ بھولا ہوا سیکن یاد دیا کہ آج، سلام کی تشاہد نہ  
اور ان کی انفرادی و اجتماعی یقنا اور نہیں ایک مذہبی  
مرکز اور جماعت سے دیستہ ہے۔ آپ نے اعلان فرمایا کہ  
خدا تعالیٰ نے مجھے اپنے قدیم قبیلوں کے مطابق محدث داد  
مددی بتا کر بھیجا ہے۔ دیوبند اور علی گڑھ کے مددود  
 نقطہ نظر کے مقابلہ آپ نے اپنا مشن یہ قرار دیا کہ میں  
اسٹے آیا ہوں کہ ”اُنشا، افریقیہ امریکہ اور دیگر  
تحام دُنیا کی سعید و وحشی کو دین واحد ہے“  
کروں ۴ (الصیت)۔ بات بھی بھی بھی کہ مسلم قوم کی صلاح  
اہم دُنیا بھر میں اسلامی حکومت کا قائم صرف اسی مرکز کی  
بدولت علی میں آسٹن تھا جس کی بنیاد خدا تعالیٰ کے امام  
اور اسی کے منتشر کے ماتحت رکھی گئی ہو۔ چنانچہ آپ نے  
مذکورہ بالادنوں تجربوں کو ان کے محدود نقطہ نظر سے  
ہمگاہ کرتے ہوئے دُنیا میں اسلام اور مسلمانوں کی صحیح ترقی  
کی راہ بسانی اور باقاعدہ ایک جماعت بناؤ کر لوگوں کو اپنے  
خاص نقطہ نظر کے مطابق تربیت دینی شروع کی۔ چنانچہ  
قصوڈے سے حصہ میں آپ کے ہاتھوں وہ گردہ پسیدا  
ہو گیا جو مغربی اور اسلامی علوم سے پوری طرح متعدد  
ہو کہ دُنیا کو اسلامی نظام کی طرف دعوت دیتے ہیں  
مصروف ہو گیا۔

آپ نے خدا تعالیٰ کے امام سے خبر پا کر یہ پیشہ  
اعلان فرمایا:-

”پیش گوئی یاد رکھو کہ حقیر بب  
اس لوط اپنی میں بھی دشمن ڈلت  
کسکے سراحت پسحا ہو سکا اور اسلام  
فتح پائے ہے چا۔ حال کے علوم جدیدہ  
کیسے ہی زور آور حملے کریں، کیسے ہی  
نئے ہمچیار دل کے ساتھ پڑھو چڑھو کر



قرآن کریم کی اس دسعت اور ہمہ گیری کا ذکر ایک دوسرے  
دنگ میں آپ نے الفاظ میں فرماتے ہیں :-

”قرآن شریف عکسوں اور معارف کا جامع

ہے ..... ہر ایک امر کی تفسیر و خود کرتا

ہے اور ہر ایک قسم کی مزید رقصیں کاسان ان کے

اند موجود ہے۔ وہ ساریکیں پھلو سے نشان

اور آیت ہے اور الگ کوئی اس کا انکار کرے

تو ہمہ پھلو سے اس کا اعجاز ثابت کرنے

اور دھلائے کو تیار ہیں۔ ملعقو طاقت جلد ادل

پس موجودہ زمانے میں اسلام اور قرآن کے مقابلے حیات  
ہوتے کا ب حق سبک پہنچا آپ نے کہا یا اور اسی بنیاد پر آپ  
نے نئے ابتداد و فنکر کی دعوت بھی دی۔ چنانچہ آپ کی  
جگہ فرماتے ہیں :-

”اک ملک میں اکثر مسائل ذریعہ  
ہو گئے ہیں۔ کل تجارتیں میں ایک  
نہ ایک حصہ سود کا موجودہ  
اس نے اس وقت نئے ابتداد  
کی ضرورت سبے ہے۔“

(البند بیکم نومبر ۱۹۷۶ء)

بانی اسلام احمد ی علیہ السلام نے ابتداد کی جن  
لائنوں پر تجدیدی کی بنیاد رکھی اس نے دیانتے اسلام  
میں ایک نئے علمی باب کا افتتاح کیا اور قلم و زبان سے  
ہندوستان کے ایک مرے سے لے کر دوسرے تک  
تک ایک تسلسلہ سماجی گیا۔ چنانچہ اس زمانہ میں آپ کے جاری  
کردہ مقالہ دیوبیو اور طیبیز نے جو اسلامی خدمات  
سر انجام دیں اور جس طرح شعبہ حیات کے ہر گوشے  
پہنچی دو دشمنی ڈالی وہ ایک ناقابلِ فتنہ اموشِ علمی  
خدمت ہے۔ اسی دسالی ہندوستان ہی نہیں  
خصوصاً مغربی ممالک کو بھی اسلام سے دو شناس

چنانچہ آپ نے ۱۸۹۵ء میں اپنے دستِ مبارکے قادری  
میں ایک لیسے مثالی اداستے کا آغاز فرمایا جو بفضلہ ایک جاری  
ہے اور اس کی طرز پر مزید اداروں کا قیام عمل میں آ جائے۔  
چھراپسے بجوم بیت پافٹرگ وہ تیار کیا آپ نے اسی  
واعی اور معاشری معاشری معاشری کوئی پودی سی فرمائی  
آپ نے اسلام کے فقی، تقدی، معاشری، روحانی و فلسفی  
تمام قسم کے مقابلے خدا تعالیٰ کی اصولی رہنمائی میں حل کئے اور  
اسی طرح اسلام کی روح اور اسکے علمی و عملی مضمون کو خوبصورتی  
کے ساتھ دنیا کے سامنے پیش فرمایا۔ مگر اس کے پیغام میں  
کہ آپ نے ابتداد کے دروازے بند کر دیتے بلکہ حقیقت یہ  
ہے کہ آپ بھی وہ پہنچے انسان ہیں جنہوں نے زمانہ ماضوں میں  
اس باطل نظریہ کے خلاف منظم جہاد کیا کہ قرآن و حدیث کے  
صائل صرف لذتستہ تفاسیر اور تفہیمی اور کتب میں نہیں  
ہو چکے ہیں اور آئندہ کسی اجتہاد کی گناہ باقی نہیں پھانچو  
آپ نے مسلمانوں کو اگاہ فرمایا :-

”کے بندگان خدا یقیناً یقین رکھو کہ قرآن شریف

میں غیر محدود سعادت و سخالی تکا۔ ایسا کام انجام زدے

جس نے ہر زمانے میں تواریخے زیادہ کام کیا ہے۔

اعد ہر ایک زماں پر اپنی تھی حالت کے ساتھ جو کوئی

شبہات پیش کتا ہے یا جو قسم کے اعلیٰ معارف کا

کھلا دھونی کتا ہے اس کی پڑی طاقت اور پیرو

الرام اور پورا پورا مقابله قرآن شریف میں موجود ہے۔

قرآن شریف اکے عجیب تباہت کو ہمیں کہتے ہیں

ہو سکتے اور جس طرح صحیحہ فطرت کے

عجائب و غرائب اور جسم نہیں ہو چکے

بلکہ جدید درجید پیدا ہوتے جاتے

ہیں یعنی حال ان صحیحہ مطہرہ کا ہے تباہت

خدا تعالیٰ کے قول اور فعل میں مطابقت

تابت ہو۔ (زمانہ اور ہم سطیوں اگر نشاۃ اللہ مہم)

متقابلہ نہیں کر سکتا۔ پھر انہیں اس میں صاحب  
تحریر ہوں۔ نہیں دیکھو رہا ہوں کہ بھرپور اسلام  
 تمام نہیں ترددے اُن کے خدا مردے سے  
 اور خود وہ تمام پُرید مرشد ہیں اور خدا تعالیٰ  
 کے ساتھ نہ نہ قلعوں ہو جائے بھرپور اسلام قبول کرنے کے  
 ہرگز ممکن نہیں اُنہرگز ممکن نہیں۔

لے کے نادانو! نہیں مردہ پیشی میں کیا مزہ ہے  
 اور مردہ اُن کھانے میں کیا لذت۔ اُنہیں نہیں  
 بتاؤں نہ دھرم خدا کہاں ہے کس قوم کے  
 ساتھ ہے۔ وہ اسلام کے ساتھ ہے۔ سلام  
 اس وقت ہوئی کاظور ہے جہاں خدا بول ہے اور  
 وہ خدا بخوبیوں کے ساتھ کلام کرتا تھا اور  
 پھر تھی، ہو گیا آج وہ ایسا مسلمان کے ذلیل ہیں  
 کلام کر رہا ہے۔ خدا کے نشان بالاش  
 کی طرح برس اسے ہیں۔ کیا تم میں سے  
 کوئی نہیں جو ستھان سے کوئی نہیں  
 پاس آئے۔ کیا ایک بھی نہیں؟

(ضمیر انجام) حتم طبع اول مطابق

خاصیت کہ آپ کے ان عظیم کارDNMOں کی  
 وجہ سے سید الغفرات لوگ آپ کی طرف پہنچنے پلے اسیہ  
 تھے اور آپ کے خاتم کردہ سلسلے کے ساتھ انکی وابستگی  
 دن بدن بڑھتی چاہی تھی۔ اُدھر تو مجھے چل کریا یہ حالات  
 نے ایسا پیش کیا کہ پہلی بستگی عظیم کے بعد سلطنتِ ترکیہ کے  
 ٹکڑے ہو جانے کے باعث مخالفت نہشانیہ حتم ہو گئی مسماتوں  
 کی اس زیوں عالی سے پوششان ہو گئی اور ان فی خلافتوں  
 کی بی بسی دلیچہ کر مسلمانوں کا ایک طبقہ خواہ وہ کیا ہی  
 قیل کیوں نہ ہی خدائی خلافت کے دامن سے وابستہ  
 ہو کر مسلمانوں کی خارج و بخارج کے حقیقی راستے پر گافر  
 ہو گیا۔

کرانے میں مس سے زیادہ نوٹر کام کیا اور قبولیت کی  
 سند حاصل کی ہے۔ یہ رسالہ نہیں اسے جاری ہے  
 اور تقریباً ان تمام طی اور نہ ہی مختصر میں کیا، انسانی مکمل پڑیا  
 ہے جن کی ضرورت آج شدت سے محسوس ہو رہی ہے۔  
 خصوصاً مشرقی دنیا کے شہریات و وساوس کے بواب  
 ہم اپنے نظر آپ ہے۔

الغرض باقی سلسلہ احمدیہ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے جہاں  
 دلائل و بیان، ہم کے میدان میں ایک فتح نصیب جوں  
 کی طرح دشمن اسلام کا تناہیت کامیابی سے مقابلہ  
 کیا، اُن آپ نے علومِ حدیثہ کے مقابلہ اسلامی  
 تعلیمات کی فویضت، ان کی جامیعت، اجتہاد کی  
 ضرورت نیز نظام تعلیم میں وسیع انقلاب برپا کرنے  
 کے لئے گرانقدر مسامی فراہیں۔ حقیقت کا اُس وقت کے  
 قریباً ہر صاحب بصیرت مسلمان انجام نے آپ کی ان  
 ہمہ گیر خدمات کا اعتراف کیا اور انہیں حج پھر کمر ۶۴۔  
 درحقیقت آپ کا جدید علم کلام، آپ کا لامبڑا بھر اور  
 اسلامی نظام کے قیام کی تمام کوششیں خدا تعالیٰ کے  
 شرف نے مکالمہ و مخاطب کی تجلیات تھیں اور یادی وہ بے پیارہ  
 طاقت تھی جو مادیت کے زمانے میں آپ کے ہاتھوں  
 یہ عظیم کارنامہ سرانجام دلا رہی تھی۔

چنانچہ آپ نے اپنی تجلیات کی طرف دنیا کو  
 تو یہ دلاتے ہوئے یہ بصیرت افراد زمان اعلان فرمایا کہ:-

”میں یار باد کہتا ہوں اور بلند آدمی سے  
 کہتا ہوں کہ قرآن کریم اور رسول اللہ صلی اللہ  
 علیہ وسلم سے پچھی بحث رکھنا اور پچھی  
 تابعداری اختیار کرنا انسان کو صاحب کرنا  
 بنادیتا ہے اور اس کامل انسان پر علوم غیریہ  
 کے دروازے کھولے جاتے ہیں۔ اور دنیا  
 میں کسی مذهب والا روحاںی برکات اس کا

*Logos—a doctrine which has always found favour with almost profound thinkers of Islam and in recent times has been re-advocated by M. Ghulam Ahmad of Qadian the probably profoundest theologian among modern Indian Muhammadans."*

Indian Anti Quary

Vol. xxix, 1900

Page 237—246

ترجمہ:- "یعنی الغور و اخی بیویا نے کاک مصطفیٰ نے ہیگل کی جدیدیات کے بنیادی پہلو کو نیایاں طور پر اس سے بہت پہلے ہی بیان کر دیا ہے۔ اور کس طرح اس کے نظریہ Logos پر ذور دیا ہے۔ اور یہ نظریہ ایسا ہے جو حقیقی نکاحِ اسلامی مفکرین کو ہمیشہ مرغوب ہا ہے۔ مودودی نے زمان میں یہ نظریہ مرتضیٰ غلام احمد قادریانی نے از سرتوں میں کیا ہے تو انگلیاً جدید ہند کی مسلمانوں میں سب سے بڑے دینی مفکر ہیں۔ (بالآخرین ایسی کوئی جلد ۲۹ ستمبر ۱۹۰۷ء) (۱)

(۲) "پنجاب میں اسلامیت کا ضیغیر نوونہ اس جماعت کی شکل میں ظاہر ہوا ہے جسے فرقہ قادریانی کہتے ہیں۔ (لت بھینا پر ایک عربی نظر۔ مشائی کردہ اقبال اکیڈمی لاہور)

## سید ابوالاعلیٰ صاحب ہودووی اور انکے ابتدائی ایام،

عین اسی زمانیں ایک اور گروہ ایسا بھی تھا جو ان حالت میں اگرچہ احمدیت کے حلقت میں تو نہ پہنچ سکا بلکہ اسکے لیے تحریر کی طرف اسے ضرور توجہ ہو گئی تھی۔ اسی منتشری کے حلقت میں دہلی کے ایک معزز ذکھرانے کا چشم پر راغب بھی تھا جس نے چند مسالہ قبل پر صحافی نقدی میں قدم رکھا تھا اور روز نامہ "تاریخ" (جیلپور) اور "مسلم" (دہلی) کی ادارت کے فرائض مراجعت میں کے بعد جمعیتہ العلما مہمند کے آرگن "المجمعیۃ" کی ادارت کر رہا تھا۔ یہ نوجوان جماعتِ اسلامی کے موجودہ ۱۵ میرخاناب سید ابوالاعلیٰ صاحب ہودووی تھے۔ ہمارے خیال میں جناب مولانا محمد ودودی صاحب کو ابتداء احمدیت کے لیے تحریر کی طرف متوجہ کرنیکا باعث خلافت تھی کہ سقوط کا دردناک ساختہ مسلمانوں کی لا امرکریت اور تشقیت و افراق کے الام انگریز نظاروں کے علاوہ جماعت احمدیہ وہ دینی کارنائے تھے جن کا غلستان دنوں خود مسلم پیس کے ذریعہ ہندوستان کے طول و عرض میں بلند بُرہا تھا اور مسلمانوں کے مشورہ لیڈر اسکی تسلیعی خدمات کا لکھنے بندوں اعزاز اف کرتبے تھے۔ ممکن ہے کہ شاہ عرب شرق کا مندرجہ ذیل نظریہ ایسا کیش کا موجب ہوا ہو۔

(۱) It will appear at once how strikingly the author has anticipated the chief plan of the Hegelian dialectics and how greatly he has emphasised the Doctrine of the

ٹولی سلسلہ شروع کر دیا اور ساتھ ہی ناظم جمعیۃ العلماء کی طرف سے اپدینیر صاحب "الفصل" (تادیکان) کو طیل عدی گئی گردے۔

"جمعیۃ العلماء کے احجاز" الجعیۃ "میں ایک پڑا ز مصلیات سلسلہ تھا میں شروع کیا جا رہا ہے جس میں یہ بتایا جائے گا کہ "نیا میں حقیقی اس وصلوں کا پیغام اگر کوئی مدھب لا یا ہے تو وہ سلام ہے"

(الفصل، ابرار فرودی ۱۹۶۷ء)

یہ مضمون چو "الجihad فی الاسلام" کے نام سے شائع ہو چکا ہے اس کا ابتدائی حصہ ہی میں، اسلام کی مدافعت حجج کا ذکر کیا گیا ہے حافظ نظاہر کو رہا ہے کہ اپنے غیر مسلموں کو اسلام کی صلح کن یا بیسی سے ہم اشنا کرنے کیلئے بناعت احمدیہ کے نظریہ جہاد کی اتفاقاً کا پہلا قدم لٹھایا ہے۔ حجراں بیکیم بات ہے کہ اپنے کتاب کی ابتداء میں تو اپنے پہلے ہی قدم کو صداقت بھی لیا ہے مگر انہی کتاب میں اپنی طرف سے ایک "صلحانہ حجج" کا ذکر کر کے اپنے گورشنہ نظریہ پوچھ لیتے لکھنے لیچتے ہیں۔ اور طرفیہ کو آپ نے اس کے جواز کی غرض سے کوئی نبھی آیت پیش نہیں کی بلکہ صرف وہی آیات پیش کر دی، میں جن سے آپ ابتدائی حصہ کتاب میں اسلام کی دافعانہ پالیسی کا استدلال کر رکھے ہیں۔ جو آیات زور استدلال میں نہیں کی ہیں انہیں سرے سے چل کر نے کے ساتھ کوئی تعلق ہی نہیں ہے۔

قرآن مجید کو اپنے نظریہ کے خلاف پا کر کاپنے کمال ہوشیاری سے "فداد اور فتنے" میں بے انداز دستعفت پیدا کر دی ہے۔ اور بزرگ تلواد عاد لاثر نظام حکومت کے قیام کو (الجihad فی الاسلام وغیرہ) "صلحانہ حجج" کا نام دیکر اس کا جواز ثابت کرنے کی کوشش

بھر حال احمدیت سے متاثر ہونے کے باعث تھا کہ کچھ ہوں اصل مقصود صرف یہ بتانا ہے کہ بعض قرآن کے مطابق سقوط خلافت کے ایام میں جناب مودودی صاحب جماعت احمدیہ کے لٹری پر کام کر رکھنے کے بعد تھا کہ اپنے تھا اپ کے لئے ایک ستری مریخ نہ کارہ بپ سقوط خلافت" کے عادوں سے صحیح رنگ میں فائدہ الحشائص خلافت برحق سے دا بستہ ہو جائے مگر افسوس الہی سلسلہ سے مندک ہونے کی بجائے اپ کو خود اپنی "امامت" و "اقدار" کے لئے یہ تو کیم سار بھی کر دو سرے علماء کی طرح خضرت سیعیں موخود میں حملہ الفت تو کی جائے مگر آپ کے علم کلام سے بائیکاٹ کرنے کی بجائے سبقاً کیا جلتے اور اس دستگہ پر ایک جیدیہ انداز میں لٹری پر شائع کیا جاتے۔ ادبی اور اگریزی الفاظ کی پاٹنی سے اس کی دلکشی میں اضافہ کے سامان پیدا کئے جائیں۔ بھر حال یہ وہ کیم تھی ہیں کوئی عاصہ پہنائے پا بہتا میں ہی پہنچ کاٹنے تھے وہ فکر کیا۔ اس وقت تک کی ساری نندگی آپ کے اس تھوڑو فکر کی لمبی تفیر ہے اور اگر تھہ کے اوراق اس کے لئے ایک قلمی غاہک کی حیثیت رکھتے ہیں۔

ایمان فی الاسلام کے متعلق | دسمبر ۱۹۶۷ء میں  
مودودی صاحب کے مضامین | جس سے بیوی شروہ احمدکو  
تو جناب مودودی صاحب نے ابھی دنوں  
اخبارات میں گاندھی بھی کا یہ بیان پڑھا  
کر رہے۔

"اسلام ایسے ماحول میں پہیا ہو رہا ہے جس کی فیصلہ کن طاقت پہلے بھی تواریخی اور آج بھی موارے ہے" (الجihad فی الاسلام)  
جس پر آپ نے "الجعیۃ" میں مضمون کایک

نے پردوں کو جاک کر دیا۔ ان جو متوں  
کی تھے اس طبق دینیہ ہوئی کہ دشمن اور  
باطل کی پشت یاد نہیں۔ (المجاد فی الاسلام  
عن دوم ۱۲۸۵)

مشرک نمازی کے اس نظریہ کی طرف بکھر کی ہوائی ہی  
کب کر سکتے تھے کہ۔

”اسلامِ اپنے کے ماحول میں پیدا ہووا  
ہے جس کی عیضی کو خاتم پیدا ہوئی  
تموارِ حق اور آج بھی تموار ہے۔“  
(المجاد فی الاسلام جلد)

بس دشمنانِ اسلام کے ہم اب میں تو دو دویں حصہ  
کھلے گا لیکن یہ تھا کہ اب جماحتِ احمدیہ کے سلسلہ کی تقلید  
کرتے۔ مگر اس موقع پر آپ نے حکم یہ کیا کہ صرف یہ سوچ کر  
کہ کب پر تقلید کا لام من آئے اب پر تاریخی فصاحت و  
بلاغت سے خود و تھانے اسلام کی ہمنوائی قبول کیں مگر  
حق اختیار کرنا قبول نہ کیا۔ اور خواہ مخواہ مصلحانِ حنفی  
کی ایک نئی صورت پر یہی طرف سے ایجاد کو کے کتاب کے ساتھ  
شامل کر دی۔ تجھے یہ تو اکہ باعہ تو اس کے کئی ہوا تھے  
پر آپ مسترمکر صحیح موعود، ملیع الصلاۃ و اسلام کے سلسلہ  
کی برقراری کا عملیہ اعتراف بھی کر تھے یہ لیکن آپ کے لیے طبیعی  
تیر مصلحانہ یہیگ، کی تھیں اسیانے اسیانے یہی نکالیں ہیں یہی  
لے لی ہے کہ اسلامی ترقیت کا کوئی کی انتہا ہے اور جملہ ہی  
درستی پہنچی آ رہا ہے۔

ایتداریں آپ کا اپنے خود ساخت نظریہ جماد کو  
ٹھیک بخوبی بتاتے کے خود یہ پہنچی کیا تھا۔ مگر یہ معلوم  
ہوا ہے کہ جب اس کے بعد چند ہستان رکے ایسا جاہل  
یہی خلیل یا سنتی لئے اور اس کا خود کے قریب ہستانوں کیلئے  
غیر کری بے وکر ام پڑی کرنے والی ہیجا عتیق خاکسارہ غیرہ  
کھڑی بڑی گلیکر تو اپنے اس بیانت پرندی کو سہل ”صلام“

کی ہے۔ ہر انہاں آپ کی اس دوڑخی پاہی کو دیکھ کر دلٹ  
حیرت میں پڑ جاتا ہے اور اصل معاملہ سے کاشا نہیں ہر ہمک  
مگر معلوم ہوتا ہے کہ جذابِ خود و دوی ”صلام“ کے نظر کو اپنے  
کے آنائیں حضرت سیعیح موعود علیہ السلام کے ساتھ کو اپنے  
کی کوشش شروع کی تو اسی سے خیال پیدا ہوا کہ اگر اسکے  
ساتھ کوئی نیا افادہ کھرا کیا گیا تو کامِ ضمیں پڑیکہ اس نے  
انہیں اصنیع اور نیادوں سے بچوایا ”مصلحانہ جنگ“ کی  
ایک نئی اصلاحی اصلاحی قائم کر دی پہنچیں۔ لیکن یہ دعا فاتح  
بھی چھپ نہیں سکی کہ اگر مولانا مودودی عدای حب کو چھاتے  
احمدیہ کے سلسلہ پر اعتماد نہ ہوتا تو آپ اس عظیمہ میہو ہوں  
یں کہ:-

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ۱۳ برس تک  
وہ کو اسلام کی دعوت دیتے ہیں و عطا فتن  
کا جو موڑ سے موڑ انداز ہو سکتا تھا اسے  
اختیار کیا، مصیبو طلاقی دیتے اور فتح عیش  
بیش کیس، نصاحت و بیانات اور زور خطا بات  
سے دلوں کو گراہیا اسکے جانب سے محیر العقول  
محجوسے دکھائے لیکن تو ہم نے آپ کی دعوت  
قبول کرنے سے انکار کر دیا لیکن جب فتح عیش  
و تلقین کی ناکامی کے بعد داعی اسلام  
نے ہاتھ میں تلواری تو دلوں سے رفتہ رفتہ  
بڑی اور مشرات لائف چھوٹنے لگا۔

طبیعتوں سے فاسد اسے خود بکو و نکل کئے  
مددوں کی گئیں دُور ہو گئیں اور صرف  
یہی نہیں کہ انکھوں سے پردہ ہٹ کر حق کا فرد  
حصافتِ عیاش ہو گیا۔ بلکہ گرد فرد شہزادہ  
سچی اور سروں میں وہ غوث بھی باقی ہیں  
یہی مظلوم بحق کے بعد ان کو اس کے آئے  
بچکے سے باور رکھتے ہے۔ اسلام کی تکواد

یہ بخوبی طے کے طور پر عملی شکل میں تعمید شروع کی اور جماعتِ  
احمدیہ کے نظام اس کے مطابق نئی جماعت اور نئے مرکزی  
غیرمیر کی طرف توجہ دی۔ یہ دو اکتوبر ۱۹۷۰ء کے بعد سے لیکر  
قریب قریب اقلام بہجت آنکھی سوت رکھتا ہے۔  
چہارم۔ قیامِ پاکستان سے اسوقتِ اکل  
خور جس میں آپ نے اپنے پروگرام سے کفار کشی اور کیتوں  
کی طرح بھی اختصار و سیاست کے پرورد و انہوں  
و اغلب ہوتے کو اپنالاگہ شعل قرار دے رکھا ہے۔  
ایسا نی صفات میں یہ ہے صرفتیک موعود یا اولاد  
والاسلام کے محتدا کا زمانہ میں پروردشی ڈالنے کے بعد  
مودودی صاحب کے دور اول کا محض سایاں ہناظہ  
کو دیا ہے اسٹریٹ ایں کیا افادہ کئے بغیر وہم آپ کے دوسرا  
دوسرا کے متعلق کچھ عرض کرنا چاہتے ہیں۔

اس زمانہ میں آپ نبھگی کے ہر شعبہ سے تعلق  
کھنڈ و سلہ مسائل میں حضرت سعیج موعودؑ کے طرح تفصیل  
استفادہ کیا یہ تو یعنی جگہ بدلنا خدھہ ضمون پر یہ اس جگہ  
مودودی صاحب کے چند اصلی انکار یہ کئے جائے ہیں  
جو، پس "ترجمان القرآن" کے ذریعہ مسلمانوں کے سامنے  
دیکھنے مژوڑ رکھ کر اور جن کی مذہبی وہ ہمیت حضرت سعیج مودودی  
علیٰ اسلام کے عالمی طریقی کار اور آپ کی تحریرات  
سے ترکیب یا فتحی، یہ شیخ افکار کیا ہیں؟ ان کا تھقیر ساختاً  
جناب مودودی سے حسرتؑ اپنے الفاظ میں درج کرتے ہیں:-

تبلیغِ اسلام اور غیر مسلموں  
کے چھلوٹ کا سواب اپنے وقت  
ہے کہ تحریک  
اویسی کے

سائنس قرآن اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے طبقہ کو پہنچ سکا جائے اور انہیں تباہیا جائے کریے ہے وہ مطابق جس کی طلبیہ ہیں تو وہی جانشی بیغرا ہیں۔ یہ ہے وہ امروت رس جس کے فلم پاپے

بھکر کر سے مشتمل اور نیگ دینا شروع کر دیا تھا لیکن اس کا پورا پورا انعام اپنے کئی آئندہ وقت پڑھتی کر دیا تھا اور اس کے بالمقابل سفرت پیش موجود علیہ الصلوٰۃ والسلام کے تجدیدی مسائل کو اپنا نے کاملاً آغاز ہے۔ ۱۹۷۴ء میں رسالہ "ترجمان القرآن" کے ذریعہ سے کر دیا۔

**حضرت پیغمبر موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام** (یعنی ان کے افکار کی حکایت)۔

کو مصادر میں کام بجود رہا مگر اس کی علمی سنتیت پر تھی کوئی بعض  
دفعہ اس کے تفظی صفحہ اور سطر اطراف سے حضرت مسیح موعودؑ  
علیہ السلام کے علمی اذکار کی جملک نمایاں ہوتی تھی۔ (رجوع ان  
نے اپنے ابتدائی دور میں اپنے یہ فرمانخواں کس خوش اسلوبی سے  
ادائے۔ اس کی تفصیلی معلوم کردہ کرنے کے لئے یہ معلوم کر لینا  
 ضروری ہے کہ مولانا مودودی احادیث کی نسلک کے لئے  
دورست و مسند علوم ہوتا چاہے یعنی کہ مولانا مودودی احادیث  
کی نسلک کے میان میں دو دو ہیں۔

**اول** :- دہلی جس میں اپنے احمدیت کا اعلان  
کر دیا اور اس سے ذاتی ذائقہ اٹھا لے کیا۔ مگر  
خود عکس سے کام لیا۔ یہ دہلی تحریک، بخلافت کے ایام  
کے ترقیت ہو گئی۔ ۱۹۲۳ء: ملک عہد حاصل کیے۔

دو قسم ہے۔ دوسرا وہ دلخواہ کی بیکار آپ نے  
”رہمان القرآن“ کے مطابق میں میں حضرت پیغمبر موعود  
علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ایجاد اور خیالات کی بخششی  
تقلید کی۔ دوسرے سفر سے لے کر تاکہ کادر عیانی  
ہو سدھے۔ اس میں بھی آپ آسمانی خلافت اور انعام کی  
دوستی سے محروم ہوتے کہ یا حشدہ ڈھنے احمد الیہ قائم  
نہ ہے۔

علماء اور چوہری تعلیم افہم مسلمانوں کی حالت زار  
کا پول نقشہ کھینچا ہے۔

### دنیا اسلام میں دگر وہ | "اسوقت

یہ ہر جگہ دو ایسے گروہ پائے جاتے ہیں جو  
بالآخر ایک دوسرے کی خدمت ہیں۔ ایک گروہ  
اسلامی علوم اور اسلامی ثقافت کا ملکبردار  
ہے مگر ذائقہ کے ہر شعبہ میں مسلمانوں کی بہت  
کے قابل نہیں۔ دوسری گروہ مسلمانوں کی علیحدی  
اوپر اوس سیاسی گھاٹی کو چلا رہا ہے مگر  
اسلام کے اصول و مبادی سے نماداً افت  
ہے۔" (ترجمان القرآن المکتبہ ۱۹۳۴ء)

"یہ رسم حالت کو دیکھ رہا ہوں"

ایدہ اس کا خذال انجام مری آنکھوں کے  
سامنے ہے اگرچہ رہنمائی کے لئے جس علم و  
عقل اور جواہرست کی مزورت ہے وہ  
مجھ کو حاصل نہیں۔ تا اتنی قوت میرت ہے  
کہ ایسے بخوبی ہوئے حالات میں اتنی بُوکھی  
قوم کی اہمیت کو سکون لیکن افسوسہ ہے  
یہ ایک دو دلیا ہے اور وہی درد مجید  
کرتا ہے کہ جو تھوڑا سالم اور نو بصیرت  
اُشد تعالیٰ نے بخشا ہے اس سے کام لیکر  
مسلمانوں کے ان عدد نوں گرد ہوں کو  
اسلامی تعلیم کے اصل منبع اور اسلامی تدبی  
کے اصل رہنما کی طرف رجوع کرنیکی دعوت  
ہوں۔" (ترجمان القرآن المکتبہ ۱۹۳۴ء)

طبع علماء کو اپنے حقیقی فرض کی طرف متوجہ کرنے کو ہمارے لئے  
علماء کی حالت" "علماء لیلیہ اب  
یہ دقت نہیں ہے کہ وہ اللیات اور بعض الطیعت

ہو۔ یہ ہے وہ بخوبی صارعہ  
ہے اور شاپنگ بھی صارعہ ہی۔ جس کے پل پتھے  
بھی ہیں اور جان بخوبی۔"

### (ترجمان القرآن المکتبہ ۱۹۳۴ء)

اس جگہ ہم اس افسوس کی حقیقت کا اکھار کئے بغیر  
تفصیل رہ سکتے لہ جاتب مدد و دعیہ صارعہ ایجادیت جسیں درج  
در داد و سوز کے ساتھ غیر مسلموں ہیں تبلیغ اسلام کی طرف  
مسلمانوں کو توجہ دالی اسی درجہ پر رجھی ہے بعد کو اپنے  
غفلت کا پیغام دیا اور اتنی بلی اہم چیز کہ نظر انداز  
کرنے کے لئے آپ نے اس بہانہ سے اپنا لیٹھا چھڑا لیا ہے  
"محض نیسا ای مشریوں کے ڈھنگ پر  
اسلام کی تبلیغ کر دینا احصال ہے۔ عقائد  
کی اصلاح ایک سال میں ہزاروں میلے  
اگستا کھنوں کی تعہاد میں بھی شائع کر دیتے  
جا سکتے تو یہ حالات رو براہ رہیں ہیں۔"  
محض زبان اور قلم سے اسلام کی خوبیوں کو  
بیان کر دیتے سے کیا غافلہ۔ غورت تو  
اس کی ہے کہ ان خوبیوں کو دعا اس کی  
دنیا کے سامنے لا لایا ہے۔"

### (ترجمان القرآن المکتبہ ۱۹۳۴ء)

ان الفاظ سے حقیقت عیاں ہو جاتی ہے کہ فودی  
صاحب کو اسلام کے تقاضوں کا اتنا احساس نہ تھا جتنا  
شہرت و عورت کا احساس تھا اور تبلیغ اسلام کے اس  
میلان کو چھوڑ کر جہاں اسلام اور غیر اسلام کی مشکش  
چاری بھی آپ کی اور جگہ اپنا کمپ نہ کرتے لیکن خیر  
اپھا ہوا کہ آپ نے موجودہ عقائد کے ساتھ دشمنان  
اسلام کے سامنے پیش ہوئے کی جرأت نہ کی ورنہ مجاہدین  
احمدیت کی مشکلات میں اور اصل فہمہ ہو جاتا۔ اور اسلام  
کی بدنامی الگ ہوتی۔

نئے اجتہاد کی ضرورت "اسلام میں ایک نشأۃ جدیدہ کی ضرورت ہے (Renaissance) پرانے اسلامی علماً و محققین کا سرایہ اب کام میں ہے سکتا۔"

(ترجمان القرآن تحریرت ۱۹۷۶ء)

حضرت اقدسؐ کے نقطہ خیال کی تائید میں معلوم جدیدہ اور اسلام کی تکمیل کے متعلق فخر یہ فرمایا ہے:-

علوم جدیدہ والاسلام "ایک ہوشمند اور بالغ النظر

آدمی کے لئے اسی خیال سے ہیئت زده ہو شکی کوئی وجہ نہیں کہ اب علوم جدیدہ اور انکشافت حاضرہ نے عمل و خیال کی تیار طرحی ڈالی ہیں اور حررت نے فکر و تمثیل کی دلت سے دماغوں کو مالا مال کر دیا ہے لہذا اب خدا جانے مذاہب کا خاتر کیا ہو۔ وہ تو ان علوم ایضاً کا پر ایک تحقیقی نظر ڈال کر دیکھیا کہ ان میں جو چیزیں مذہبی متصادم ہو رہی ہیں وہ یقینی بھی ہیں یا نہیں۔"

(الپھا بولا ق ۱۹۷۳ء)

"مغربی علوم و فنون بجاۓ خود سبکے سب نعمتی ہیں اور اسلام کو ان میں سے کسی کے ساتھ دشمنی نہیں بلکہ ایجاداً میں یہ کہوں گا کہ جہاں تک حقائقی علمی کا تعلق ہے اسلام ان کا دوسرا ہے کا دو وہ اسلام کے دوست ہیں۔ دشمنی درہ صلی علم اور اسلام میں نہیں بلکہ مفتریت اور اسلام میں ہے۔ اکثر علوم میں اہل مغرب

اور قفقازیوں کی بخوبی میں لگے ہیں۔ درہ صلی ضرورت انسائل کے تجھنے کا ہے جو نا خداشت نہیں اور لا دینی کی بینا پر علم اور تمدن میں صدیوں تک نشوونما پاتے وہ سنت سے پیدا ہو گئے ہیں جو انکی پوری تشخص کر کے اصول اسلام کے مطابق ان کا مقابل عمل پیش کرنا وقت کا اصل کام ہے۔ اگر علماء میں اسلام نے اپنے ہمچوں اس کام کا اہل نہ بنایا اور اسے سر احجام دینے کا کوشش نہ کیں تو یورپ اپنے ہماری کا جو حشر ہو گا سو ہو گا خود دنیا کے اسلام بھی تباہ ہو جائیگے۔"

(ترجمان القرآن مارچ ۱۹۷۴ء)

حضرت اقدسؐ کے ارشادات کی روشنی میں فکر و اجتہاد سے مستفی ہونے والے مسلمانوں کے خطاب سکیا۔

فکر و اجتہاد سے ای [۱۹۷۳ء]، مسلمانوں کی بتا

درہ صلی فکر و اجتہاد اور علمی تحقیق پر فاقہم ہوتی رہے۔ جو قوم اسی اہل میں پیش قدی کرتی ہے وہی دنیا کی رہنماء اور قوموں کی امام میں جاتی ہے..... مسلمان

جب تک تحقیق و اجتہاد کے میدان میں آگے بڑھتے رہے تمام دنیا کی قومی انگی پیرواء و مقلدہ ہیں..... اگر جب اقوام نے سوچا اور دریافت کرنا پڑھو دیا تو گریا انہوں نے خود دنیا کی رہنمائی سے استعفی دی دیا۔" (ترجمان القرآن تحریرت ۱۹۷۴ء)

انہیں مسائل اسلامی میں نئے اجتہاد کا احساس لانے کے لئے لکھا:-

”اپ کے تعلیمی اسٹاف میں طائفہ اور  
سفر نجیں بھر گئے ہیں۔ ان کو رخصت کیجئے۔  
خوش تھی سے ہندوستان میں ایک جماعت  
ایسے لوگوں کی پیدا ہو چکی ہے جو معلوم بعدیہ  
میں بصیرت و رکھنے کے ساتھ۔ اہل دعائی و افظع  
و فکر کے اعتبار سے پہلے مسلمان ہیں۔ ان بھروسے  
ہوئے جو اپر کو جو کیجئے تاکہ وہ جدید اکالات سے  
اسلامی نقشہ پا ایک، سطیر بنائیں۔“

(ترجمان القرآن نمبر ۱۹۳۲ء)

انہیں پڑی۔ اسے خوبیہ کھا ستر کے لئے ایک، مسلمی  
نقاب کی مفصل تجویز پیش کرنے ہوئے اپ نے لکھا۔  
”یہ چاہتا ہوں کہ علیگڈھ کو نہ صرف ہبھوت  
کا بلکہ تمام ہبھوت اسلام کا دنیاگی مرکز بنادیا  
جائے۔“

”یہ اپنے اس بیان کی اس طاقت پر  
عد خواہ ہوں گے اتنی تطویل، و تفصیل میرے  
لئے ہمگزیر تھی۔ کیونکہ میں بالکل ایک نئے  
ساکھتی کی طرف دعوت ہے رہا ہوں۔ جس کے  
نشانات کو بچا نہیں ہیں خود مجھے غدو فکر کے  
کئی سال صرف کرنے پڑے ہیں۔ یہ صنانہ اس  
تھیجہ پر پہنچ چکا ہوں کہ مسلمانوں کے تھقق قومی  
وجہ اور ان کی تذہیب کے ذمہ رہنے کی اب  
کوئی صورت بھرا ملے تھیں کہ ان کے طرزِ تعلیم  
سو تریتیں میں انقلاب پیدا کیا جائے اور وہ  
انقلاب ان خطوط پر ہو جو میں نے آپ کے سامنے  
پیش کئے ہیں۔“ (ترجمان القرآن نمبر ۱۹۳۲ء)

قادیانی کی طرح ایک اور مرکز کے از سرفو قیام کی تجویزیں  
پیش کی ہیں۔

دارالاسلام [کامنی] [رسیل امرصلی امر علیہ سلم]

اپنے پندرہ مخصوص اساسی تصورات اپنیادی  
نقاطہ پر اگذاز اور زاویہ ملائے لفڑ کھٹے  
ہیں جو بجا شے خود تابت شرہ حقیقت نہیں بلکہ  
محض ان کے وحداتیات ہے ہے۔“

(ترجمان القرآن نمبر ۱۹۳۲ء)

”یہ ستمہ سے تھا حضرت نبی اپنی  
بلکہ ایک بہت بڑا اگزو بھی اس غلط فہمی میں  
بنتا ہے کہ مدھب کی شیع صرف گذشتہ رکن  
کی تاریخی میں ہی جل سکھی تھی، علوم پروردہ کا  
آنکتاب طلوع ہونے کے بعد اس کا ردش  
ہوا ہنگل ہے۔“ (الصبا جولانی نمبر ۱۹۳۲ء)

حضرت اقدس نے مسلمان بخوبی کی تعلیم کے متعلق جس خطرہ  
کا انعام فرمایا تھا اب سے یعنی کہتے ہوئے آزاد بلند کی۔

نظم تعلیم میں انقلاب ا ”سرستہ تحریکیت کے  
انقلاب“ ایک حدیک ہماری  
دنیا توہڑہ بنا دی ہے گرچہ دنیا بنا دی اس سے  
زیادہ ہمالئے دین کو بگاڑا۔۔۔۔۔ سوال یہ  
ہے کو گیا داعماً ہماری بھی تعلیمی پالیسی ہونی  
چاہیے۔ اگر بھی ہماری داعماً پالیسی ہو تو اسلام  
بھی علیگڈھ کی کوئی ضرورت اب باقی نہیں ہی۔  
اس ہندوستان کے ہر بڑے مقام پر ایک  
علیگڈھ موجود ہے جہاں سے دھڑا دھڑ  
انہیں بھوت اور انہیں بھوت نکلا رہے ہیں۔

بھر بھر بھر بھری فصل کاٹنے کے لئے ہم کو اپنا  
ایک تقلیل مزار درکھٹے کی حاجت بھی کیا ہے۔  
اگر دو حقیقت، اسی حالت کو بدلنے مقصود ہے  
تو ڈر ایک علیم کی نظر سے دیکھئے کہ خرابی کے  
اصل اسیاب کیا ہیں احمد اور کرنے کی  
صحیح صورت کیا ہے۔“

حنت جما بنائے ہاں ایمانداروں کی ایک جماعت  
بائیئے جو مذکور اس راستے  
پر عملیں بلکہ دنیا کو بھی اس کی طرف تحریک پختے ہوئے  
گئیں، ابتداء ملکیم السلام اور ان کے متبعین نے  
ہمیشہ اسی خوفزدگی کے لئے جہاد کیا ہے ...  
... یہ حیال کر زندگی کا دریا جس روخ پر  
بُرگیا اس سے ہو پھیرا نہیں جو اسکے عطا  
بھی فردوس ہے اور تحریر و اورت ہو بھی اسکے  
خلاف گما جی دیتا ہے ... اسکی وجہ سے  
زیادہ نمایاں مثال بخدا اسلام میں موجود ہے  
محمد صلی اللہ علیہ وسلم جب دنیا میں تشریف لائے  
... چند مسلم کی غصہ خودتیں اپنی  
تبیین و یجادے سے دنیا کے روخ کو پھیر کر اس  
دنیا کے رنگ کو بدل کر چھوڑا۔

(ترجمان القرآن میوائیں ۱۹۳۷ء)

قارئین کرام! مدد و یہ بالا بیانات روپ ٹھہر لئے گئے ہدایات  
میرے اس دعویٰ کی عدم اقتتال میں کوئی شکریہ باقی رہ سکتا  
ہے کہ وہ تمام خطوط یہ مودودی صاحب کی اپنی دماغی  
کلاؤشوں کا شرہ نظر آتے ہیں وہ قریب قریب حضرت  
مسجد مسجد علیہ السلام کے دشوار ت قلم کا طیج ہیں۔ علماء اور  
ہدایتی علمی یافتہ طبقہ کی کشمکش، فکروا جنماد سے استغفاری،  
ملووم بعدیہ اور اسلامی تشرییعت، تعلیم کے نقطہ منظر میں مغلاظ  
تو امر کمزیت کی ابھیست، غرضیکہ کوئی بھی قرائیں سخن نہیں  
پس پڑی مودودی صاحب فشارہی کے تیر کو سکیں کہ اسیں  
انہوں نے حضرت مسیح مسجد علیہ السلام کی رہنمائی حاصل ہیں  
کہ۔ بلکہ صفات مصلوم ہوتا ہے کہ مودودی صاحب مسلمانوں  
کو کسی نئے پرہ گرام کی طرف توجہ نہیں لاتے ہیں بلکہ حضرت  
مسجد مسجد علیہ السلام کے اس نقشہ کو جو اپنے نے قادیانی ہیں تباہ  
فرمایا تھا مسید رآ بادیں تو جسے ان کے قلبی یہ دھون پر دکھاتا

بہس طریقے سے سارٹھے تیرہ سو برس پہلے کی  
دہبی میں انقلاب برپا کیا تھا، اسکی تفصیلات  
بیان کرنے کا موقع نہیں۔ یہاں عرف ہے کہ  
کی طرف اشارہ کرنا مقصود ہے کہ ادیتیہ  
دادا الاصرام کا تجھیل اس اُسوہ پاک کے خاور  
ہنطا لندھ سے پیدا ہوا ہے۔

اب جو لوگ اسلامی طرز کا انقلاب  
کرنا چاہتے ہیں ان کوہ رأس طرقی کی طرف  
دوخوش کرنا چاہتے ۔ اگر ہم ہندستان سے  
ہٹلر کیمیں آزاد فضام میں جا سکتے جہاں سبزینہ  
طیبہ کی طرح دارالاسلام بنایا جائے تو کم ازکم  
اسی ملکہ میں الہی تربیت کا ہیں بنانی چاہیں  
جمان خالص اسلامی ماحول پیدا کی جائے ۔  
..... اس قسم کی درستگاہوں میں ایسے لوگوں  
کو جمع کیا جائے جو پنجے دل سے اسلام کی صد  
کرنا چاہتے ہیں ..... وہاں کے کام کا  
نقشہ وہی ہو جو بھی صلح کے کام کا نقشہ تھا۔

”ایں تصریح کے دلخواہ ہو جاتا ہے  
کہ یہ تحریک سب جوئیں کرو یا ہوں نہ تو  
ادبی تحریکیں اور *Dictionary* تحریکیں  
یہ اس قسم کی ارتقا تحریک ہے جسکے پس از نظر  
صرف مادی ارتقائی ہو۔ میرے پیش از نظر جو  
ترمیت گاہ ہے ... اس کے لئے اگر کوئی  
خوب ہے تب وہ صرف مدینہ آر سول و داس  
حرب اشیاء ہے جسے بھی عربی میں اللہ علیکم  
لہ مرتب کیا ہتا ہے“ (تہجیل القرآن دکٹر سید علی حسین)

اوہ مارکے پڑھ کر اس خواہش کا اظہار کیا کہ (جماعت احمدیہ  
کی مانند) ایک نئی جماعت تیار کی جائے۔ چنانچہ المکاہم

سے یہ نیاز ہو کر ان مناسی سے بحث کیجا گئی  
تھی۔ لیکن ان امور پر ہمارے قطعی ایمان د  
ادغان کی بنیاد پر اصل اسی اعتقاد پر ہے کہ  
محمد صلیم صادق القول ہی... . . . (پس  
جب تک محمد صلیم کی دعائیت کے منکر سے ہم  
اس بنیادی مستند کو تسلیم نہ کریں گے اس  
وقت تک کسی فروعی مستند سے بحث ہی نہ  
کریں گے۔) (ترجمان القرآن جزویٰ شمارہ)

جماعتِ اسلامی کا بنیادی نقش [حمدودی صاحب کے]  
(اس جواب کا ایک ایک  
لفظ اس بات پر گواہ تھا کہ آپ نے یا تو جس مقدس ذات  
کی خبر دیتے جا ہے ہیں اس کا عملی مشاہدہ اور تحریر کرنے  
میں آپ صراحتاً کام ہیں۔ اور اگرچہ یو پھرے تو احادیث  
اور مودودی تحریک کا بنیادی اور اسلامی فرقہ بھی بھی ہے  
کہ احادیث ایک مادی تحریکیں بلکہ میتی والام افسوس حاصل  
خلاقت اس کے نامن ہیں۔ مگر مودودی صاحب یہ اقرار  
کرتے ہوئے بھی کہ:-

”ایں تجدید کا کام نئی اجنبیوی قوت  
کا طالب ہے۔ بعض وہ اعتمادی تحریت  
جو شاہ ولی اللہ صاحب یا اُن سے  
پہنچ کر مجتهدین اور مجتہدین کے کاروائی  
میں پائی جاتی ہے۔ اس وقت کام سو  
تمدداً یہ آہوئے کے لئے کافی نہیں“  
(تجددی حیاتیہ عین صفت شایعہ کتبہ کتبہ  
جماعتِ اسلامی پنجاب)

اس بات کی حیات نہیں کر سکتے کہ آپ کو مجتہدین کا کام اور  
قصو صاحبۃ الرحمۃ اس کی طرح خرابی سے  
تعلیٰ ہو دکھان کا شرتو مانصل ہے۔ حالانکہ یہ ایک کھلی  
حقیقت ہے کہ حضرت شاہ ولی اللہ صاحبؒ نے جس قدر

چاہتے ہیں مگر اسلامی اور زمینی دنامیں کی اختیاری محیثیت  
وہ طرح واضح ہو جاتی ہے۔

اول:- یہ کہ قادریان کا تیار کیا تھا محسن نقش  
نہیں تھا بلکہ و احصات کی دُنیا میں اس کو عملی جاگہ پہنچانے  
والی ایک ذہن دست جماعت طوفان کی طرح آگے بڑھی جائی  
تھی۔ مگر یہاں صرف نقش بی لفڑتھا۔  
دوسرہ:- دہاں خود نقش سے یہ آواز بکل کر رفاقت  
اہمانی میں گوئی رہی تھی کہ:-

”وہی بُکتیں اب بھی جو شدود  
کے لئے مشہود ہو سکتی ہیں جس کا جی  
جیا ہے صدق دل سے رجوع کرے۔  
لیکن کوئی ذمیں کے اس مرے سے  
اُس مرے تک ایسا متفق ہے کہ  
قرآن مشریف کے اُن چیکے ہوئے  
نوروں کا مقابلہ کر سکے کوئی نہیں،  
ایک بدھی نہیں۔“ (برائیں احمدی صفحہ ۲۷)

مگر یہاں وہ شخص جو اس نقش کی نقل (بُکتی) کر کر دیتا  
میں خدا اور اس کے دین کی سعادیت کا سبق پڑھلنے کیلئے  
گھر سے بکلا تھا ذمہ خدا کی برکات کا پیغام دیتے کی بجائے  
یہ اعتراف کر رہا تھا کہ:-

”هم معاد اور کلام الٰہی تھی کو تخدی و یادو  
صفاتِ الٰہی کے متعلق بھی بن یا توں پر ایمان  
رکھتے ہیں اور پرہمارا ایمان و لقین اُس نہیں  
پر نہیں کہ ہماری اپنی عقلي تحقیق یا ہمارے  
اپنے ذاتی تجزیہ و مشاہدے نے اُن کے متعلق  
ہمیں کوئی ای اقطاعی اور یقینی علم نہ تھا یا ہمیں  
کہ خداون ہم پر کوئی دلیل عقلی قائم نہ کیا ہے  
ہو۔ الگا ایسا ہوتا تو بلاستیہ بیوت کی بحث

کشوں سیست دنیا ہیں دا پس آکر اسلامی القلب برپا  
ہیں کر سکتے تو جناب اُپ میں وہ کوئی روحانی قوت  
ہے کہ اُپ تمام دلکام سے محروم ہوتے ہیں مذہبیۃ الرسل  
کا سنگ بنیاد رکھنے میں کامیاب ہو سکیں گے؟

القلاب اسلامی کے قیام پر خور کرنے ہوتے  
کسی مہمی خصوصی کا ذہن اس قدر ایم اور ضروری سوال  
کو نظر انداز نہیں کر سکتا تو یہ کیسے ممکن تھا کہ مودودی  
صاحب کا داروغہ اسے فرماوٹ کر دیتا۔ چنانچہ حقیقت  
بھی یہی ہے کہ مودودی صاحب ابتدائے تحریر کے ہی  
اس معہد کو حل کرنے میں مصروف تھے۔ اور خصوصاً جس  
ڈور کا یہم ذکر کر رہے ہیں وہ تو ماضی انہی مسائل میں لگد  
رہا تھا۔ مگر عجیب بات ہے کہ مودودی صاحب کو جہاں  
دیکھ مسئلہ میں حضرت پیغمبر مسعود علیہ السلام کی تقدیر کا  
ڈھنگ خوب تحضر پہنا تھا وہاں اس مرحلہ پر اپ کچھ  
سوچنے سے پہلے ہی سب کچھ بخوبی جانتے تھے اور بغیر اک  
ختلف بولیاں بولنی شروع کر دیتے تھے کبھی فرماتے۔

”یہاں اپ کچھ سکتے ہیں اللہ تعالیٰ خود  
تو آپ کے سامنے آکر حکم دینے سے فائز رہا۔  
اس کو جو کچھ احکام دینے تھے وہ اس نے  
اپنے رسول کے ذریعہ سے صحیح نئے ...  
... حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
ساری ہے تیرہ سو برس پہلے وفات پا چکے ہیں  
آپ کے ذریعہ جو احکام فدا نے دیتے تھے  
وہ قرآن اور حدیث میں ہیں لیکن قرآن  
اور حدیث شود چلنے پھر نے اور رسول نے اور  
حکم دینے والی بجزیں نہیں کہہ سکے سامنے  
آئیں اور کسی بات کا حکم دیں اور کسی بات  
سے روکیں۔ قرآن اور حدیث کے احکام  
کے مطابق اپ کو چلا نے والے بھرال انہاں

تجددی کارنا میں سرانجام دیتے ان کی تمام تربیتی امام  
اءد عویٰ امامت پر تھی۔ چنانچہ حضرت شاہ صاحب  
فرماتے ہیں۔

”ولما تهمت بـ دررة الحكمة  
البسني الله خلعة المجددية  
فعلمته علم الجميع بـ بيان  
المختلفات۔“

”وَمَنْ نَعِمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا  
غَرَانَ جَعَلَنِي ناطقَ هَذَا  
الدُّرْرَةِ وَكَلِّيَّهَا قَاتِدَ هَذَا  
الطَّبِيقَةِ وَزَعِيمَهَا فَنطَقَ عَلَى  
لِسَانِي وَنَفَثَ عَلَى نَفْسِي“

پھر فرماتے ہیں۔

”فهمتی ریت انا جعلناك  
اما مر هـذا الطریقة وسلـنا  
طريق الرصـول الى حقـیقة  
القربـ كلـها الیوم غير طریقة  
واحدـة و هو محيـثك  
والانتـقادـك فالـسـماء ليس  
علـ من عـادـك بـسمـاء و  
ليـست الـارضـ عـلـيه بـارضـ  
فاـهلـ الشـرقـ والـغرـبـ كـلـهمـ  
دعـيـتكـ وـانتـ سـلطـنهـ  
علـمـوا اوـلمـ يـعلـمـوا فـانـ  
علـمـوا فـازـوا وـانـ جـهـلـوا  
خـابـوا“ (بـحـالـهـ تـذـکـرـهـ مـولـانـا الـلـکـامـ  
اـزاـدـ اـیـلـیـشـ دـوـمـ شـائـعـ کـرـدـهـ کـتابـیـ دـنـیـاـ)

اب واضح سوال یہ ہے کہ جب حضرت شاہ صاحب  
جیسے بلند پایہ مجدد اور ولی انسان اپنے اہم امور و

اپ سب کچھ کہا تیں رآخر میز اس پر اور فتح کے بعد آپ نے ۱۹۷۹ء کے آخری "الفرقان بریلی کے شاہ ولی اللہ" فرمی محدثین کی تاریخ پر تصریح کرتے ہوئے محدثی مولوی کے متعلق "پناہ دادا" یہ خاہبر کو دیا کہ "مجھے اس کے کلام میں کرامات و خوارق، گشوف والامات اور علوی اور جاہدوں کی کوئی جگہ نظر نہیں آتی" اور اس کے ساتھ ہی آپ نے چند ایسی علامات بھی اختراع کر لیں ہیں اپ کا منصب بڑی آسانی سے اپ پر پسپاں کر سکے یہ

**قرداد ادیا کستان** | مودودی صاحب کے اس "تجدد اد" کا نامے کے جذب اور مودودی صاحب | ماہ بعد قائد اعظم کی حضورت میں ۲۲ مارچ سنہ ۱۹۷۵ء کو پاکستان کی تاریخی قرداد پاس کا گئی اور مسلمان پاکستان کی خاطر محدث ہونے شروع ہو گئے مسلمانوں کے اس اتفاق اور اتحاد میں بھی آزاد و دن کا خون ہوتے دیکھ کر آپ نے ۱۴ دسمبر ۱۹۷۶ء کو علیگढہ میں بڑی بھروسی تقریر کی جس میں پہلے قمودودی صاحب نے یہ نہاد اسلامی حکومت آجکل ہازر یعنی اطفال سمجھ لئے ہی ہے حالانکہ جتنک طوسی سیرت اور بلند کردار رکھنے والی ایک سوسائٹی قائم نہ ہوا اس وقت تک "معجزہ مسخرہ" کی بدولت پچھ نہیں ہو سکتا۔ پھر مسلمانوں کے متعلق کہا:-

"یہاں جس قوم کا رام مسلمان ہے وہ ہر ستم کے رطب و بابس لوگوں سے بھری ہوئی ہے۔ لیکن بخیر کے اعتبار سے جتنے مあとں کافر لوگوں میں پائے جاتے ہیں اتنے ہی

اس قوم میں موجود ہیں" ।

آخر میں آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خدیع پیدا شدہ انقلاب اسلامی کی وضاحت کرنے کے بعد کچھ یہ توں وہ بات کہہ دی جسے میں قدر غریبان انداز

ہی ہوں گے۔ اسلام انسانوں کی اطاعت کے بغیر تو چارہ نہیں۔ البته ضرورت جس بات کی ہے وہ یہ ہے کہ آپ انسان کے بھیجنیں بندر کر کے نہیں ..... اہل کتب قرآن و حدیث کے مطابق بلاشبہ تو ان کی اطاعت آپ پر فرض ہے " (خطبات باہم قبرتہ شعبہ ملکتہ جماعت اسلامی پاکستان) کی وقت کہتے ہے:-

"میں کو ہر دو دل میں ایسی طاقت دد شخصیتوں کی ضرورت نہیں اور ہے۔ جو زمانہ کی بھرپوری ہوئی اور قاد کو بدل کر بھر سے اسلام کی طرف پھیر دیتا رہیں ان کا نام مجدد ہے" (تجددیہ واحدۃ دین ملکے یعنی اوقات مسلمانوں کی حالت زار بالفترة طیبیۃ ہوئے بتلاتے ہے:-

"اب ذرا اس قوم کی حالت پر نظر ڈالئے جو اپنے آپ کو مسلمان کہتی ہے۔ نفاق اور بد عقیدگی کی کوئی قسم الیجھ ہے جس کا انسان تصور کر سکتا ہے اور وہ مسلمان ہیں موجود نہ ہو" (ترجمان القرآن دسمبر ۱۹۷۶ء بحوالہ خطبات دشت)

غرضیکہ سید حسین ارادی پاکیون کو چھوڑ کر آپ کی معقول بحواب دینے کی بجائے اشاروں سے الجھ رہتے تھے۔ اور پڑھ دیتے ہیں خواب من اذکرست تبعیر یا لکھ مصدقین کیہے نہ تا سکتے تھے کہ آپ کیہیں اور کیا ہیں ہیں۔ اور بن بھی کیسے سکتے چیز کہ آپ مجدد کے خصال حص، ہدودیت کے ثبات اور نبوت کی برکات سے باصل تھی دام تفعیر۔ اور اسکے باوجود ان کی شدید خواہش تھی کہ کوئی ایسی ترکیب تکلیف کے لکھ جو نہ ہو یعنی باد وجود

## جناب مودودی اصحاب ہمیشہ جماعتِ اسلامی کی حیثیت میں

**”جماعتِ اسلامی“ کا قیام** | مادھر کی دعوت  
پر سید ابوالعلیٰ صاحب

مودودی کی زندگی کا تیرزاد و در شروع ہوتا ہے کیونکہ اس سے قبل آپ صرف زبان القرآن کے ذریعے سے حضرت پیغمبر مسیح موعود علیہ السلام کے نظریات کی تلقید کر رہے تھے۔ مگر مرکزیت اور امانت کے جن دو ضروری دلکشیوں سے آپ محروم تھے اس کے متعلق عملی اقدام کا وقت اب ہمیشہ ہوا تھا۔ چنانچہ آپ کی قبل از وقت دعوت پر ۲۵ اگست ۱۹۴۷ء کو لاہور میں اجتماع ہوا جس میں آپ نے دو حضرات کے ساتھ اپنی گذشتہ مسائلی اور ”زبان القرآن“ کے مضمایں کا تذکرہ کرنے کے بعد ایک ”اسلامی جماعت“ بنانے کی تجویز پیش کیا اور اس تحریک کی انتیانی حیثیت پر روشنی ڈالتے ہوئے کہا:-

- ۱۔ صرف ہماری جماعت پورے اسلام کو نیک لٹھی ہے۔
- ۲۔ ہم اس ڈھنگ پر نظام جماعت بنان رہے ہیں جس پر رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی جماعت تیار کی تھی۔

- ۳۔ ہمارے ہائی صرف وہ شخص بھرتی کیا جائے گا جو مقتضیات ایمان کو پورا کرے گا۔ اس طرح مسلمانوں میں سے صاف غصہ پھیٹ کر جماعت میں آتا جائے گا اور جو یو صارع بتا جائے گا اس جماعت میں داخل ہوتا جائے گا۔

- ۴۔ ہماری جماعت میں نہ صرف پیروالشی مسلمانوں کا صاف غصہ پھیٹ کرائے گا بلکہ نسلی خیر مسلمانوں میں بھی جو سعید نہوں ہیں وہ بھی اس عالمگیر تحریک

میں پیشی کرنے کی بھی بوجات نہیں ہوتی تھی یعنی فرمایا:-  
”یہ ہے اس اجتماعی انقلاب کے لئے کام طریقہ جس کو اسلام پر پا کرنا پاہتا ہے یعنی اس کا راستہ ہے۔ اسی ڈھنگ پر وہ شروع ہوتا ہے اور اسی نتیجے کی وجہ آگے بڑھتا ہے۔ لوگ اس کو سمجھنے کی قسم کا واقعہ سمجھکر کہتے ہیں، راب پر کہاں ہو سکتا ہے۔ نبی ہی آئے توبہ کام ہو۔ گوئیں سچے کا باطھہ ہیں یعنی اسے کہتے بالکل ایک طبیعی قسم کا واقعہ ہے اس میں علت اور عقول کا پورا منطقی اور سماں یا ٹیک رابطہ نظر آتا ہے۔ آج ہم اس ڈھنگ پر کام کریں تو وہی تاریخ پر آمد ہو سکتے ہیں۔“ (اسلامی جماعت کس طرح قائم ہو سکتی ہے ٹھہر جماعت اسلامی پاکستان)

کیا ان الفاظ کا صاف صاف مطلب نہیں تھا کہ اسلامی حکومت کے قیام کے لئے ہم توں دو صورتیں کی چنانی ضرورت نہیں بلکہ یہ صرف علت و معلول کے ہمیں ربط کا ایک طبیعی قسم کا واقعہ ہے۔ اور اگر وہ نہیں المام و وحی کے کوچھ سے آشنا نہیں ہے تاہم فرمایا۔ کی طرح انقلاب پر پا کرنے کا سلیقہ ضرور رکھتے ہیں۔ گوا پینے تیس نبی کے نام سے موسم کرنے کے لئے تیار نہیں۔ یہ ہے وہ اصل چیلنج جس کو واقعات کی دُنیا میں سچا ثابت کر دکھانے کے لئے آپ نے ماہ صفر تیزہ کے پرچے میں ایک جماعت کی تشکیل کے لئے لاہور میں چند لوگوں کو سمجھا ہونے کی دعوت دی۔

”میں جانتا ہوں کہ یہ وہ تحریک  
ہے جس کی قیادت اولوا العزم  
پر بغیر وہ نے کی ہے“ (رودادعث)

اس موقع پر جماعت میں شعبہ علی، شعبہ شرواۃ عاشورہ،  
شعبہ نظیم جماعت، شعبہ مالیات اور شعبہ دخواہ تبلیغ  
کا قیام بھی عمل میں آیا اور مودودی صاحب نے امیر  
ہونے والی حیثیت سے بوجہ مالیات دین ان کا خلاصہ تھا۔  
نومبا یعنی کو از سر نو گلہ شہادت پڑھایا جائے۔  
قرآن کا درس ہو تو تعلق باشد پیدا کیا جائے۔ پہنچا مر  
آدائی سے اختناب کر جائے۔ مقرر پہلے اذانِ تقریب کو بھی  
اور اراکین لیکش اور اسمبیوں سے کنارہ کش رہیں۔  
اور تبلیغ میں در دنداہ لمحہ اختیار کیا جائے۔  
مودودی صاحب نے اپنی تحریک کے آغاز پر جو  
خصوصیات بیان کی ہیں اور جس قسم کی پڑائیات اپنی  
جماعت کو دی ہیں ان تک بعض حصوں کو اگر حذف  
کر دیا جائے تو بالکل یہ معلوم ہوتا ہے کہ جماعت  
احمدیہ کی تاریخ کا ایک ورق فُرایا جا رہا ہے۔

صلح گوردا یورپی جدید مرکز | المختصر مودودی  
خود ساختہ جماعت کے امیر بن گئے تھے اور ان کے پیرو  
امیکن لامرکنیت کی حالت میں تھے۔ لہذا فرودی  
سلسلہ میں لیک عارضی مرکز کی تجویز پاس کی گئی۔  
اور چہری نیاز علی صاحب آن ہلو آورہ نے اس  
سلسلہ میں اپنی ازین جماعت کو دیکھی اور آخر  
مودودی صاحب ۱۵ ارجن ۱۹۳۲ء کو اس نئے  
مرکز میں تشریف لے آئے۔ خدا تعالیٰ کی یہ عجیبیات  
ہے کہ مودودی صاحب کا یہ مرکز بھی اسی موقع میں تھا  
لہ یہ صاحب بعد میں مولانا صاحب سے بدلن ہو کر  
کنارہ کش ہو گئے تھے ۔

میں شامل ہوئی چلی جائیں گی۔“

”یہ خصوصیات ہیں جنکی بنار پر ہم  
اس جماعت کو اسلامی جماعت اور اس  
تحریک کو اسلامی تحریک کہتے ہیں۔“

(رودادعثہ اول ص ۱۷ تکہ جماعت اسلامی)  
”اسلامی تحریک“ کے اصل مقام کے متعلق بتایا ہے:-

”ہماری حیثیت اس جماعت کی سی نئی  
جو اپناداً نبی کی قیادت میں نہی ہے۔ بلکہ  
ہماری صحیح حیثیت اس جماعت کی ہے جو  
اصل نظام کے درہم برہم ہو جانے کے بعد  
اس کو تازہ کرتی ہے۔“ (رودادعثہ اول ص ۱۷)  
اس کے بعد جناب مودودی صاحب نے گلہ شہادت پڑھا  
اور کہا کہ:-

”لوگو گواہ رہو کر میں آج از سر کو ایمان

لاتا اور جماعت اسلامی میں مشریک ہوتا ہوں۔“

اس کے بعد مولوی محمد منظور صاحب نعمانی نے بھی تجدید  
ایمان کا اعلان کیا اور مودودی صاحب نے فرمایا:-

”ہر شخص کو قدم آگے پڑھانے سے پہلے  
خوب سمجھو لینا چاہیے کہ وہ کس خارداری  
قدم رکھ رہا ہے۔ اور یہ وہ راستہ نہیں  
ہے جس میں آگے پڑھنا اور تکھے پہٹ جانا  
دو قتل کیاں ہوں۔ یہاں تکھے پہٹنے کے  
معنے ارتداد کے ہیں۔“ (رودادعثہ)

”یہ فرمایا:-

”اسلام بغیر جماعت کے ہنسی اور جھات  
 بغیر امامت کے ہنسیں۔“

اس پر عاذین کی طرف سے آپ کو امیر منتخب کو لیا گیا  
اور آپ نے ”مسندِ امامت“ پر آنے کے بعد پڑے  
فخر سے یہ بات کہی:-

”ہمارے پاس نہ عجہد ہے تا ذرا تعالیٰ  
نہ صحیح معنوں میں ایسا کوئی دارالاسلام  
بن گیا ہے جس کی طرف دارالکفر ہے  
بھرت کرنا ضروری ہے اور نہ اصولاً  
یہ صحیح ہے کہ مکی زندگی کی بھٹی سے  
اچھی طرح گزرے بغیر لوگ مجرد حقیقت  
ولضب انعین قبول کر کے کسی ایک مقام  
پر جمع ہونے لگیں۔“ (رسائل دامت مصطفیٰ ۱۹۶۰ء)

خیریہ تو ایک غمنی بات تھی۔ میں یہ بتارہا تھا کہ مودودی  
صاحب نے قادیان کے قریب جما پور میں اپنے مرکز  
قائم کر لیا۔ اور بظاہر جماعت احمدیہ کی طرح ایک  
امیر اور مرکز رکھنے والی جماعت کا قیام ہو گیا۔  
مودودی صاحب اپنی امانت اور جما پور کی  
مرکز تیت پر بے حد تازیہ ہو رہے تھے کہ آپ کی  
نام تہاد امانت اور ان کی جماعت پر قدرت کے  
ایک کاری حزب لگائی کہ آپ کی امانت کے قھوٹے  
ہی عرصے بعد ”اسلامی جماعت“ میں ایک خوفناک  
انتشار پیدا ہو گیا اور اندر وہی اختلافات اس  
درجہ پر بڑھ گئے کہ مودودی صاحب کو ان کے دو  
گروہ کے لئے نومبر ۱۹۴۷ء میں دہلی میں مجلس شوریٰ  
کا ایک ہنگامی اجلاس مُلانا پیر احمد مودودی صاحب  
اس اختلاف کی طرف اشارہ کرنے ہوئے تھے  
ہیں:-

”مجلس شوریٰ کے انعقاد کی صلی  
غرض چندالیسے اختلافات کا حل تلاش  
کرنا تھا جو برقیت سے ابتدائی مرحلہ  
میں اس نازک موقع پر نظامِ جماعت کے  
اندر رونما ہو گئے تھے اور جن کی وجہ  
کے لئے“

جس میں حضرت مسیح موعود ملیلہ السلام کا مرکز ترپن سال  
سے قائم تھا۔ اور اسلامی حکومت کو قائم کرنے کی تھی  
کوششیں کر رہا تھا۔ اور جس سے خود مودودی احمد  
فلی اور حیدر آباد میٹھے ہوئے فائدہ بھی اٹھا چکے تھے۔  
مودودی صاحب چاہتے تو اس روشنی کے  
مینار سے اپنے خانہ دل کو حقیقی معنوں میں منور کر کے  
تھے۔ مگر افسوس انہوں نے خدا فی مرکز کی طرف  
نگاہ ڈالنا بھی جو جم سمجھا اور ایک قطعہ زین کو  
”دارالاسلام“ کے نام سے موسوم کر کے یہ اعلان  
کر دیا:-

”یقینی سے اس وقت ہندوستان  
میں الیٰ کوئی جگہ نہیں جہاں اسلامی  
قانون بغیر کسی منع و مراجمت کے نافذ  
ہو۔۔۔۔ اور ہندوستان کے دیسی  
و عویض براعظم میں زمین کا ایک اپنے بھر  
ٹکڑا ایس تلاش کر سکیں جو اس نظام  
کے اثر سے باوقت نہ ہو۔ تاہم گورنمنٹ  
کے صنیع میں قصیہ پھانکوٹ کے قریب  
زمین کے ایک ٹکڑے کو دارالاسلام  
بنایا جاتا ہے۔ اور اس شیطانی نظام  
کے باوجود اس کے انزوہ اسلام  
 موجود ہے۔“ (ترجمان القرآن  
نزدیک ۱۹۴۷ء ص ۲۷۳)

اس اعلان پر ایک عجیب طفیل ہوا کہ ان کے کسی  
رفیق جماعت نے اپنے رشتہداروں سے تنگ  
ہکر ”دارالاسلام“ میں آنے کی درخواست کی۔  
مولانا صاحب لکھ رائے کہ اس طرح ”مبابریں“ کی  
لیک بڑی فوج کا بندوبست کرنا پڑے گا۔ یہ خیال  
آتے ہی آپ نے رسالہ میں یہ اعلان شائع فرمادیا۔

نصب المعین کی خدمت کا عہد کر چکے  
ہیں آزاد پھوٹ دیا جائے کہ جس شخص کا  
جس پر اطمینان ہوا سے وابستہ  
ہو کر کام کرے اور جو لوگ کسی دوسرے  
سے بھی مطمئن نہ ہوں مگر خندل پتے اور پر  
اطمینان رکھتے ہوں وہ خود اٹھیں  
اور کام کریں اور جو لوگ دوسروں  
سے بھی مایوس ہوں اور اپنے آپ سے بھی  
وہ پھر امام صدی کے ظہور کا انتظار  
کریں۔

پہلی تجویز دکھ دکھ دی گئی۔ دوسری  
تجویز بھی بالاتفاق روکر دی گئی۔  
کیونکہ وہ مشرعاً صحیح ہے اور نہ علاً  
بلکہ ہمارے مقصد کے لئے مضر بھی  
تیسرا تجویز، تو اختلاف رکھتے والے  
اصحاب کی خواہش بھی بھی اور بھی بھی  
اس طرف مائل تھا۔ کیونکہ میں ایسے  
مختلف المذاہ حناف کے اجتماع میں  
کوئی سیرہ نہ دیکھتا تھا جو تو کہی وہ امت زاد  
قبول کرنے کے لئے تیار نہ ہوں اور  
ان کم سے کم ضروری حفاظت سے بھی  
غاریب ہوں جن کے بغیر کوئی کارکن بھیت  
نہیں بن سکتی۔ (ایضاً میر ۱۹۷۲ء)

چند ماہ کے بعد ہی یہ سو سال — کے بعد امام  
ہونے والی تحریک سے مستعفی ہونا، تین چار اشخاص  
کو امیر بنا لئے کی خبر شرعی تجویز پیشی کرنا، یا اسے  
بالکل توڑ دینے کی خواہش ظاہر کرنا مودودی اصحاب  
کی اصل پوزیشن کو بالکل بے نقاب کر دیا ہے۔  
اسی طرح آپ کا کارکنوی سے بالکل انہماں مایوسی

یہ خطرہ پیدا ہو گیا تھا کہ کہیں اقامت  
دوین کی سقطم کو شش جزویں صدی کے  
تعطیل کے بعد پھر بسکل مژروع ہوتی ہے  
مژروع ہوتے ہی شتم ہو جاتے۔ ”(رسالہ  
ز جان القرآن دیکھ ۱۹۷۴ء)

**میں خود استعفی دیتا ہوں** [بہرحال اقامت دین]  
کی تحریک کے امیر اور  
اس کے ”صالح“ کارکن دلی میں جمع ہوئے تو اصل  
حقیقت یہ تھی کہ آپ کی جماعت میں سے ایک تعصیتیہ  
عنصر آپ کے خلاف سخت ہے اطمینان ہو کر غصیہ خفیہ  
النامات جوڑ لیا تھا۔ اس انتشار کو مدد کرنے کیلئے  
مودودی ہمارے چوتھے جو تین متبادل صورتیں پیش کیں  
ان سے خود تراشیدہ یہاں ہوں اور امامتوں کی  
قلمی خوبی کھل جاتی ہے اور ایک خدا تیر انہیں  
اگر اس تحریک کی بوجردی تاریخ میں سے صرف رس  
دانہ پر ٹھوک کرے تو اسے زندہ خدا کی زندہ تھی  
نظر آ سکتی ہے اور وہ احادیث کے مقابل اس نئی  
تحریک کا موقعت خود بخود سمجھے سکتا ہے۔ یہ تین  
متبادل صورتیں کیا تھیں؟ خود مودودی اصحاب  
فرماتے ہیں:-

”میں نے جماعت کے ساتھ تین  
متبادل صورتیں پیش کیں۔

۱- میں خود استعفی دیتا ہوں  
میری جگہ کسی اور کو منتخب کریں  
۲- تین چار مل کر اس منصب کو  
سلیمان لیں۔

۳- جماعت کا یہ نظام جو ہم نے  
بنایا ہے اسے توڑ دیا جائے۔

اور ان سب لوگوں کو جو اس

ریجت قمری اختیار کر لی ہے۔ ”(ایضاً مص)  
اس اقوسناک حالت کو دیکھ کر جماعتِ اسلامی  
نے یہ انوکھا حل سوچا کہ یہ شرابی صرف اس وجہ  
سے پیدا ہوئی ہے کہ ہم نے اپنی تحریک میں غرضی  
لوگوں کو بھی بھرتی کر لیا ہے اسے سب سے پہلے تو  
ان کی چینگ کی گئی اور چون میش حضرات سے کہا گیا کہ  
جماعت سے الگ ہو کر اصل درج کریں، اسکے علاوہ نئے  
آئے والوں کے لیٹسٹ (لیٹل لیٹ) میں خاصی تکمیل شروع  
کر دی گئی۔ یعنی دیکھا جانے لگا کہ ایسے دارے لفڑی پر  
کاپورا مطابع کر لیا ہے۔ اس پر نایاں اثر بھی معلوم ہوا  
ہے یا نہیں۔ عکلاً اس کام کے لئے سبھی جن بھی رہتا ہے  
یا نہیں۔ پھر گیارہ میتھن سوالات اس کے سامنے پیش  
کئے جاتے۔ اگر جو ایات صحیح ہوئے تو انہیں امیدواری  
کی حالت میں لکھا جاتا اور کہا جاتا کہ وہ اپنے تیس بھت  
کا کارکن سمجھتے ہوئے کچھ ترت کام کرے۔ اس طرح اسکے  
کام کی تفتش (Inspection) کرنے کے بعد انہیں  
کون بنائے کی اجازت ملتی ہے۔ (ردِ ادب جماعتِ اسلامی

حدود سوم ص ۱۱ و ترجمان القرآن متنیٰ مکتبہ امام  
جماعتِ اسلامی نے ”معیارِ صالحیت“ کا بوجو  
ڈھنگ اختیار کیا ہے وہ دنیا داروں کی سوراٹی میں  
تو میں سکتا ہے مگر خدا تعالیٰ کی جماعتیں میں کہیں نہیں  
ملے گا۔ اس کے برخلاف ہمیں یہ نظر آتا ہے کہ انہیاں اور  
ان کے جانشین حزب انصار میں شامل کرنے کے لئے کوئی  
پابندی عائد نہیں کر ستے ہے۔ بلکہ ہر صاحب اخلاق اذان  
کے لئے ان کے دروازے ہمیشہ ٹھلنے پڑتے ہیں۔ مگر  
چونکہ مودودی صاحب خود نو ”صالحیت“ کے پیدا کرنے  
اور کمزور اور ناقص مسلمانوں کو سچا اور بچا مسلمان بنانے  
سے قاصر تھے اور ان کے رفتار بھی اس قدر کے انقلاب  
کی صلاحیت نہیں دیکھتے تھے۔ سلطنت ایسیں بار بار اپناؤ فو

بھی ایک مصنوعی قوت تنظیم و اجتماع کا پتہ دیتا ہے کیونکہ  
دنیا کی تاریخ میں اسی تحریکات سے توبہ استغفار اور الہ  
دیباں کے موقع پیش کی جاتے ہیں مگر کچھی نہیں ہوا کہ  
خدا تعالیٰ کے قائم کردہ مامورین نے بھی بھی مایوس ہو کر  
استغفار پیش کر دیا ہو۔

### ”صالحیت“ کے نفوذ کا انوکھا طریقہ

بعد جمال پور میں اجتماع ہوا جس میں مودودی صاحب  
نے پھر اس بیماری کا ذکر کرتے ہوئے کہا :-  
”ہماری اجتماعی احتیاط کے باوجود  
ایک بھی خاصی جماعت ہمارے نظام میں ایسی  
داخل ہو گئی ہے جسے فی الواقع اس کام سے  
کوئی گمراہ دچکپی نہیں۔“ (ردِ ادب جماعتِ  
اسلامی حصہ دوم ص ۲)

”بہت سے افراد ایسے بھی ہیں جو جماعت  
میں داخل ہونے کے بعد بھی نہیں ہیں محفوظ  
بنے رہے اور جامروں کو ہی بھی اس  
سے پہلے ہتھے۔“ (ایضاً ص ۳)

”چند صاحب کے اندر گذاہوں کی  
کثرت کا یہ حال دیکھدہ ہوں گے کہ از  
ٹک کے تارک ہو گئے ہیں۔ جن سیام  
چیزوں سے پر ایز کرنے لگے تھے ان میں  
پہلے سے بھی کچھ زیادہ مبتلا ہو ہے ہیں۔“  
(ایضاً ص ۴)

”اس سے بھی زیادہ افسوسناک  
بات یہ ہے کہ چھلے دو سال کے دوران  
میں متعدد اصحاب ہمارے نظام جماعت  
سے الگ ہوئے ہیں اور چند مستثنیات کے  
سو اقربیاً سبک اندر اس علیحدگی نے

میں پائی جاتی ہے اور جو اکثر ہمارے لئے سبب پریشانی بنتی رہتا ہے کہ یہ حضرات اصول اور مقصد اور نظریت کی حد تک تو اس جماعت کے ملک کو سمجھ گئے ہیں۔ لیکن طریق کام کو ایجھی طرح تیر کوچھ سکے؟

(دعوتِ اسلامی ص ۵۲)

۳۔ بعض حضرات نے تو ستم ہی کر دیا کہ جب ہماری طرف سے ان کو ٹوکاری کی تو انہوں نے ہمیں اطمینان دلانے کی کوشش کی کہ نام آپ ہی کالایا جائے گا..... گویا ان کے تذکرے کو سمجھتے ہوئے بھی ہماری ساری تکمیل و درستہ ڈیڑھ مارک چلاتے کے لئے ہے اور لطف یہ ہے کہ یہ کچھتے ہوئے بھی ہمارے ساتھی ہیں ہماری جماعت کی بعض مقامی شاخیں اس دباؤ سے خاص طور پر بہت زیادہ متاثر ہیں۔

(دعوتِ اسلامی ص ۵۲)

”ہمارے حلقة و فقادر میں ایک اچھا فاماً گروہ ایسا پایا جاتا ہے جس نے تبلیغ و صلاح کے کام میں تشدد اور سخت گیری کا دمک اختیار کر لیا ہے..... یہ ایسا محسوس کرتا ہوں کہ ان کے اندر بچھتے ہوئے لوگوں کو مززادیت کی بے تابی اتنی زیادہ تیسیں ہے جیسی انتیں اپنے سوکاٹ پھیل کر کی یہ تابی ہے۔“ (ایضاً ص ۵۲)

اس ناکام قیادت کے نقوش کی روشنی میں مولانا مودودی صاحب کا یہ دعویٰ کہ کس تدریجی میں معلوم ہوتا ہے:-

”اس دعوت کو نہ لایکرا ٹھنے“ اے اپنے دوسرے بھائیوں تک پہنچانے اور

افتیاد کرنے پر تھا کہ جماعتِ اسلامی میں کوئی ”غير صالح“ شخص لیا ہی نہ جائے اور آنے والوں کی بھی سلامت چنان بین کی جائے۔ جماعتِ اسلامی کے قیم میان محمد طفیل صاحب نے اس ضمن میں لکھا تھا:-

”اس وقت چونکہ جماعت کی بنیاد میں

بہت پائیدار اہل فہرست ہیں اس لئے ان

پا بندیوں کی شدید ضرورت ہے۔“

(ترجمان القرآن بیانات ۱۹۷۴ء ص ۲۳۳)

اگر اس طریقے سے ہی کچھ تبدیلی ہو جاتی تو اس ”آفامت دین“ کی تحریک رفعیت سمجھتے جانے کی ایک راہ پیدا ہو سکتی تھی۔ مگر مودودی تحریک کے اوراق سے معلوم ہوتا ہے کہ اگرچہ ابتداء سے داخلے کی خاطر شرط رکھی گئیں اور صرف چند لوگ ساتھ تھے اور بعد کو ان قیود میں شامل ہونے کا حد تک اعتماد بھی ہوتا چلا گیا۔ مگر اس قدر غیر معمولی احتیاط کے بعد مودودی صاحب ایک طرف تو یہ فرماتے تھے:-

”ہمارے پیش نظر صرف ایک سیاست

نظام کا قیام نہیں ہے بلکہ ہم چاہتے ہیں کہ

بودی انسانی زندگی انفرادی و اجتماعی

میں وہ ہمہ گیر انقلاب رونما ہو جو اسلام

روقا کرنا چاہتا ہے اور جس کے لئے

اللہ نے اپنے انبیاء کو میسونت کیا

ہے۔“ (مودودی دعوتِ اسلامی حضرت مسیح)

اوہ دوسری طرف آپ بآ وائزِ دہل یہ فرماتے تھے کہ:-

۱۔ (جماعت کے) دگوں نے ابھی تک اس بات

کو پورے طور پر سمجھا ہی مہیں کہ دین حقیقت

میں کس پیڑ کا نہ ہے۔“ (دعوتِ اسلامی اور

اس کے مطالبات ص ۵۲)

۲۔ ایک اور خاص بات جو ہمارے بعض مقام

ہو رہا ہے۔" (ایضاً ۱۹۷۵ء ص ۲۱)

### حنت جما امیر و قائم کی نظر میں اور کان جما امیر و قائم کی نظر میں

مزید تبصرہ کے بغیر آگئے چلتے ہیں تو ہمیں اس سے بھی پوچھتے صورتِ حال نظر آتی ہے۔ اور وہ یہ کامیل شہزادہ میں قیمتِ جماعت جناب محمد طفیل صاحب نے اپنی سالانہ رپورٹ پر لکھتے ہوئے یہ اعلان فرمائا:-

"اس سال ہم نے جماعت کو کمزور اور ناقابلِ اطمینان اور کان سے تقریباً کلیئر پاک کر دیا ہے" (روڈ اد حصہ پنجم ص ۳)

قیمِ جماعت اپنی طرف سے تو ایک خوش گز رپورٹ کے ذریعہ "تحریک اسلامی" کے خلاف غالباً ان لوگوں کے سوالات کا جواب لکھ کر لائے تھے جنہیں وہ وقت تک جناب مودودی صاحب کی جماعت میں کعنی "صالح اقلاء" نظر نہ آتا تھا۔ مگر یہ بات چونکہ حق تصنیع اور بنا دٹھ میں پیدا کی گئی تھی، سلسلے مودودی صاحب کی زبان سے اس موقع پر یہ صفات جاری ہو گئی کہ:-

"میں بعض اور کان میں احساسِ مداری اور سرگرمی کم پاتا ہوں۔" "اس حلقوے کے ارادگاں سے"

اور ہمدرد دل میں باہمی تعاون بھی کم ہا چھتا ہے"

"یعنی مقامات پر جماعتی مرضہ ہو گئیں"

اور ہمیں اس کا پتہ بھی نہ چلا۔"

(روڈ اد حصہ پنجم ص ۳)

مودودی صاحب کے بیان میں جلوگوار اور جماعتوں کے لفظ سے بظاہر یہ اثر پڑتا ہے کہ مودودی صاحب کی تیادت میں اس وقت بکثرت جماعتیں پیدا ہوئی تھیں اور اور کان کی ایک کثیر تعداد آپ کے مشرکیہ کام ہو چکی تھیں۔ بنی ایسا نہیں ہے۔ بلکہ قیمِ جماعت کی رپورٹ کے مطابق وہی ہے میں آپ کے متبعین کی تعداد سب ذیل تھی:-

اس سے متاثر حضرات کو سمجھئے اور جذب کرنے کا صحیح طریقہ یقیناً وہی ہو سکتا ہے جو ابتدا سے ہے ختنہ اس دعوت کے اصل علیہ دار دینیہ امنیا درکار کرام اللہ تعالیٰ کی رہنمائی میں اختیار کرتے ہے۔ قرآن کریم ہمیں بتاتا ہے کہ وہ طریقہ دکار ایک ہی ہے اور وہی طریقہ ہے۔ ہر ذمہ نے میں اختیار کیا جاتا رہا ہے چنانچہ اس طریقہ کا دو کو ہم نے اختیار کیا ہے اور ہمارا ایمان ہے کہ اس ایک دعوت اور طریقہ کا راستے علاوہ دوسرا نہیں دعوتیں اور طریقہ ہائے کام سراسر بالملل ہیں۔" (روڈ اد جماعت اسلامی حصہ سوم ص ۳)

### اسلامی تقویٰ کی دلچسپ مثال

مودودی صاحب نے مثال میں دنوں اپنی جماعت

میں تقویٰ ہو گذا رکی کی ایک دلچسپ مثال پیش کی تھی۔ چونکہ یہ مثال آپ کے معیارِ صلاحیت کو بھی واضح کرنے کے لئے اور مقلدین کی شان، قدر اور کوئی بھی۔ لہذا یہم یہ مثال تجوہ آپ ہی کے الفاظ میں پیش کرتے ہیں آپ غافل نہیں ہیں۔

"حال کی بات ہے کہ ہمارے ایک رفقی

جو لازم ہی ایم۔ لئے کی تیاری کر رہے تھے۔

اس تیاری کے ذریعے میں انہوں نے عوام

کیا کہ ان کے ذہن میں اپنی طائفی مجازات

میں ترقی اور بڑے گیوں کے خیالات آئے

ترویج ہو گئے ہیں جو تاجران اور ایمان کی

خیں قند ہیں۔ چنانچہ اس اشتہر کے بندے نے

اس بناء پر امتحان کا تحیال ہی تک کر دیا۔...

... یہ ایک واقعیتی نے مثال کے طور پر

عروف کیا ہے درینہ خدا کے فضل سے اب

ہمارے اور کان میں صحیح اسلامی تقویٰ پیدا

نے تحریکیں خلافت، تحریکیں ہجرت، عدم موالات، انتداد ملکانہ، سامن کیشیں، نرور پورٹ، گول میز کافرنیس، اکشیر مومنٹ، غضینیکہ ہر تازک مردد پر مسلمانوں کے ساتھ کیا تعاون کیا۔ ان کے سیاسی اور ملی تحفظ کے لئے کمی مرجگی دکھائی۔ اور اس نانک گود میں اپنی گذشتہ روابیات سے کتابوں کو قیام پاکستان کی جنگیں حصہ لیا مسلم لیگ کی کمی حد کی۔ باقاعدہ کیشیں میں کیا باہم بٹایا اور پاکستان کے حق میں دوڑھ دلانے کی کمی سعی کی۔ ہم یہ بتاتے ہیں کہ اس کے بعد چاب ابوالاصل صاحب مودودی ایسراeelیت اسلامی شیعۃ سے ہی قیام پاکستان کو قوم پرستانہ تحریک فرادری کراپنے تو پختانے کا رخ اس کی طرف پھر دیا ہد اپنی قائم توجہات مسلم لیگ کے پروگرام کو درہ ہم بڑھ کرنے میں مبذول کرنی شروع گردیں۔ اس کے بعد ۱۹۴۷ء میں جب پاکستان کے حق میں دوڑ ڈالنے کی نوبت آئی تو آپ نے اس سے گرینز کرنے کے لئے ایک عجیب بہارتیاں لیا۔ یعنی فرمایا:-

”دوڑ اور ایکشن کے معاملہ میں ہماڑا پوزیشن کو صاف صاف ذہن لشیں کو بیجئے پیش آمدہ اختیارات یا آئندہ آنے والے اختیارات کی اہمیت جو کچھ بھی ہو اور انکا جیسا کچھ بھی اٹھہادی قوم یا ملک پر پتا ہو بحال ایک باصول جماعت ہو سکی جیشیت سے ہماڑے سے لئے رہنا ملکن ہے کو وقی مصلحت کی بیار پر ہم ان اصولوں کی قریانی گوارا کریں جن پر ہم ایمان لائے۔ موجودہ نظام کے حلات ہماری نظر اُدھی اس بیان پر ہے کو نظام حاکمیت جمور پر قائم ہوا ہے... ... بخلاف اسکے ہماڑے عقیدہ تو حید کا

|              |     |
|--------------|-----|
| ۱- پنجاب     | ۸۶۳ |
| ۲- یونینی    | ۹۵  |
| ۳- حیدر آباد | ۲۹  |
| ۴- مریس      | ۳۵  |
| ۵- سرحد      | ۲۳  |
| ۶- دہلی      | ۱۲  |
| ۷- سندھ      | ۱۱  |
| کل تعداد     | ۲۴۳ |

۱۹۴۷ء ارکان کے ساتھ پہنچ داں اور ممالک کا یک طبقہ بھی تھا۔ لیکن ایسے لوگ ہر تحریک کے ساتھ ساتھ ہوتے ہیں اور کوئی جماعت اپنے کسی عملی پروگرام میں انکو قابلِ اعتماد جیشیت نہیں دے سکتی پس ”جماعتِ اسلامی“ کی صادی کائنات بس یہی تھی۔ اور اس قدر قلیل التعداد کو کوئی ستر انظمہ سے مقید کرنے ہوئے بھی تھی جیسا جلت ہو رہی تھی مگر دعاویٰ کا بازار رکھنا کہ سرہ ہونے ہیں نہ آتا تھا۔

### مسلمان ہند کی سیاسی کشمکش

یہ قومودودی صفت کے وہ کارنے سے اپنی جماعت کی اصلاح اور تربیت کے لئے دکھائے تھے۔

لیکن دیگر مسلمان ہند کی رہنمائی کے سلسلہ میں جو کچھ کیا وہ اس سے بھی زیادہ تشویشناک ہے۔

اس موقع پر یہ ذکر کرنے کی ضرورت نہیں ہے کہ قرارداد پاکستان کے بعد قیام پاکستان کا سات سال و تھہ مسلمانوں کی سیاسی کشمکش اور آزادی کی جنگ کا زمانہ تھا۔ انگریزاں اور ہندوکی بے پناہ طاقت مسلمانوں کو ختم کرنے کے لئے اٹھی چلی آرہی تھی۔ اور اس بات کی شدید ضرورت تھی کہ مسلمان متفق اور متحد ہوں اور ہندو اور انگریز کی غلامی سے آزاد ہو کر ذمگانی سیر کر نیکا کوئی سامان کریں۔ اس فکر سے قطع نظر کہ جماعت احمدیہ

میں الہی ایمان کے لئے مکن نہیں .....  
 ... فی الحال تو اسلام ہندوستان کی ایک  
 ایسی قوم کا مذہب ہے جس کی دوسری قوموں  
 سے نکش ہو رہی ہے ..... اور معلوم ہے  
 کہ یہ قوم کا کسے بڑے حصے میں بجا خود اقلیت  
 ہیں ہے۔ رہے وہ علاستے جماں مسلمانوں کو  
 اکثریت حاصل ہے تو اگر بالفرض وہ پاکستان  
 کی صورت میں خود محکام ہو جائیں اور ایک  
 مستقل صاحب حاکیت ایشیت کی فائشوں  
 بھی ان کو حاصل ہو جائے تو بھی خالص  
 اسلامی اصولوں پر بوجوگروہ کام کرنا  
 چاہتا ہے اس کی قابل اکثریت حاصل  
 کرنے کا بحالت موجودہ یہاں بھی امکان  
 نہیں۔ کیونکہ ان کی اکثریت حاصل کرنے کا  
 تمام تر اختصار مسلمانوں کی راستے عام پر ہے  
 اور مسلمانوں کی راستے عام اس وقت تک  
 بالکل ناتربیت یافتہ ہے۔ اسلامی فرم  
 ... دشمنوں سے بہت بڑی حد تک عارضاً  
 ہے اور اسلامی مقاصد کی بنتیاں پہنچنے کی طور  
 خواہشات و اغراض کے عشق میں بُری طرح  
 مبتلا ہے.....

پھر اگر بالفرض وہی ایک گروہ اکثریت  
 میں منتخب ہو بھی جائے تو جو حالات اسوقت  
 پائے جاتے ہیں ان میں یہ نہیں ہے۔ کہ  
 آزاد پاکستان کے نظام کو اسلامی دستور  
 میں تبدیل کیا جاسکے کیونکہ جنت المقادیر  
 میں رہنے والے لوگ اپنے خوابوں میں خواہ  
 سکتے ہیں سیز بارخ دیکھ رہے ہوں لیکن  
 آزاد پاکستان (اگر فی الواقع وہ بنائی جائے تو)

بنیادی ترقا نہیں ہے کہ حاکیت جمود کی  
 نہیں بلکہ خدا کی ہو۔" (کوئٹہ ۲۰ اگسٹ ۱۹۴۷ء)  
 پاکستان کی سکیم کو "اسلامی نظام" کے قیام کے لئے  
 بالکل ناموقوف قرار دیتے ہوئے لکھا:-

"مسلمانوں میں ٹوٹے شعورِ اسلامی  
 مُردہ یا نیم مُردہ ہو گیا ہے۔ ان کے اندر  
 اسلامی دستورِ حیات پر اور اس کے لئے  
 جیسے اور مرنے کا ارادہ لفظوں یا تقدیم کی  
 حد تک ضمیت ہے۔ اور انہوں نے ہندوستان  
 کے غیر مسلم باشندوں کو صحیح نظامِ ذمہ دی کیا  
 اور اس کی طرف دعوت دینے کا کوئی کوشش  
 نہیں کی۔ اس وجہ سے مسلمانوں کی اپنی ذمہ دی  
 بھی فکری، اخلاقی اور تدقیقی مشیت سے بری  
 غیر اسلامی ہو گئی ہے اور ہندوستان کا پورا  
 نظامِ تمدن و سیاست بھی کافراں اصولوں  
 پر قائم ہوا ہے۔ اب اس خرابی کا اور اس  
 کے میڈے نتائج کا مادا و اگرنے کے لئے اس  
 قسم کی تدبیر سے کچھ کام نہیں چل سکتا۔ کہ  
 اس کافرانہ نظام کی مشیزی میں ہم چند نیک  
 موننوں کو بھجوائے کی کوشش کریں .....  
 ... جمیروی نظام میں کوئی گروہ پانے  
 اصول کے مطابق نظام حکومت کو اس  
 وقت تک ہرگز نہیں چلا سکتا جب تک کہ  
 وہ حکومت کی مشیزی پر قابض نہ ہو .....  
 ... حکومت کی مشیزی پر قابض ہوئے کیلئے  
 ضروری ہے کہ مجلس قانون ساز میں اکثریت  
 مصالح ہو۔

اُس قابل اکثریت کا حصول بحالات  
 موجودہ ہندوستان کے ایک بڑے حصہ

پر نظم اسلام فنڈگی قائم ہوتا ہے میں کیا جائے  
اور پوری حکمت اور جانشنازی اور خالص  
ملیت کے ساتھ ایسے حالات پیدا کئے  
جائیں جن میں ..... اسلامی نظام کا قیام  
صرف بوجوہ مسلمان قوم کی رائے عام پر  
محضہ نہ ہے بلکہ ان قوموں کی رائے عام  
بھی اس کی متوہیہ ہو جاتے .....

اس پروگرام میں جب ہم ایک قابل  
لحاظ حصہ کا میاپ ہو جائیں تو قب ہم  
نکے حالات پر نظر ٹال کر دیجیں گے کہ  
آیا اس وقت جمہوریت اتنی ترقی کوچلی ہے  
کہ دستور حکومت میں کوئی اصولی تغیر مرن  
اس بنیاد پر ہو سکتا ہے کہ دلتے قام اس  
تغیر کی خواہش مند ہے۔ اگر یہ صورت ہم  
نے موجود یا تو ہم وقت کے دستور حکومت  
کو تبدیل کرنے اور اسلامی اصول پر تبا  
دستور بنانے کا مطالبہ ملک کی دلتے عامہ  
کے سامنے پیش کریں گے ..... اور وقت  
کے سیاسی نظام پر دباؤ ڈالنے کے کوہ  
ایک نئی دستور ساز اسلامی متعقد کوئے جو  
اسی بصر کا فیصلہ کئے کہ ملک کا آئندہ دستور  
کیا ہو۔ اس اسلامی اصول کے لیکن میں ہم پوری  
کوشش کریں گے کہ دلتے عامہ کی تائیں سے  
ہم کو اکثریت حاصل ہو اور ہم ملک کا  
دستور اسلامی اصول پر قائم کریں۔  
بہت لوگ ایسے ہیں جو اس پروگرام  
کو ایک بڑا ملبہ پر وکام سمجھتے ہیں .....  
..... لیکن واقعیت ہے کہ ..... ساما  
دیر طلب کام مرد اس ابتدائی صاریح گرو

لازماً جمہوری لادینی اسٹیٹ کے نظر پر  
بنے گا جس میں غیر مسلم اس طرح برادر کے  
شرکی حکومت ہوں گے جس طرح مسلمان۔  
(ترجمان القرآن فروہی ۱۹۷۹ء اصطلاح)

**۱۹۳۶ء میں منزل ہجت** | طبعاً رسول پیدا ہوتا تھا  
کہ ان حالات میں نہ وہ کوئی

صاحب کیا ملک اختیار کرنے کا ارادہ رکھتے ہیں۔ اس کا  
جو اب آپ سلطان العاظم میں دیا ہے۔

”ہمارا مختصر اپر وکام یہ ہے کہ  
اہل ایمان کے غصہ کو چھانٹ کر اعلیٰ درجہ  
کی اخلاقی تربیت کے ساتھ منظم کی جائے  
.....

بہ۔ اس گوہ کے ذریعے سے عام مسلمین میں  
اسلامی شعور و فہسم اور اسلام  
او ریغہ اسلام کا تجزیہ پیدا کی جائے ہے  
..... اور ان کی رائے عامہ کو اس حد

تک تیار کر دیا جائے کہ اگر جمہوری  
طريقوں پر ملک میں انقلاب کرنا ممکن  
ہو تو خالص اسلامی طرز پر کام کرنیوالی  
بجا عفت کے سوا کوئی دوسرا اگر وہ اپنی  
بیوی قوف بنا کر بیان کے سامنے نہیں رکھا  
مقاعدہ کریں کہ کے ان سے دوٹ نہ  
حاصل کر سکے۔ اور اگر تمہاری طریقے  
قابلِ عمل نہ ہوں تو وہ اسلامی انقلاب  
برپا کرنے کے لئے سردار ہٹکی باذی  
لگانے پر آمادہ ہو جائیں .....

..... غیر مسلموں کے سامنے اسلامی نظام  
نہ ملگی اور ان اخلاقی بنیادوں کو جن

**بجا پور اقبال دیان کی  
فیصلہ کن مثال -** ہی میں واقع تھا اور بجا پور  
سے بڑھ کر عزیز گردی کا شکار ہوا تھا۔ ان تمام  
بڑے سرو سامانیوں کی حالت میں پاکستان نے اس میں  
اپنے کمپ بھی پیش نہیا کیا۔ باہم ہم احمدی مرد بجا پور  
تھا کہ جان کی یازی لگائے قادیان کی حفاظت  
میں اُس وقت بھی مصروف تھا اور آج بھی مصروف  
ہے۔ مادی لیڈروں کی قیادت، ان کی مرکزیت اور  
جماعت کے مقابلِ الٰہی تحریکوں کا انقلاب جس قدر و فتح  
بین اور دوشن ہوا کرتا ہے اس کی فیصلہ کن مثال  
قادیان اور بجا پور آج بھی پیش کر رہے ہیں۔  
بجا پور کو "دارالاسلام" بنانے والے اپنے ساز و سامان  
"مقدس مقامات" اور ساجد چھوڑ کر پاکستان ہو گئے اور  
ان کا مرکز ہندوؤں اور سکھوں کے مندوں اور ترانگانوں  
کا اڈہ بن گیا۔ مگر خدا تعالیٰ مرکز اس وقت بھی اپنی ہندو پر  
اسلام کا سورج بن کر چک رہا ہے اور وہ دن دُور  
پیش کر ہندوستان محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے  
دستورِ حیات کی تجلیوں سے بقعہ نور بن جائے گا۔  
نشاء اللہ۔

**شاید کہا جائے کہ وہ آقیش فضاء جس نے ۱۹۴۷ء**  
میں ایک قتل عام کا سماں باندھ دیا تھا اس "ہجرت" کی  
ذمہ دار ہے ورنہ مودودی صاحب تو اپنے پروگرام کو  
عملی بناوہ پہنانے کا عزم بالجزم رکھتے تھے ایک لمحہ کے لئے  
تسلیم کیا کہ مودودی صاحب جس پر وگرام کو "مزیل تھی"  
 بتا رہے تھے اور اس کے تحفظ کے لئے کٹ مرنے کو تیار  
بیٹھے تھے وہ آپ کے بالخوبی اب بجا پور کے مرکز (عہد و نعمت)  
سے پائی تکمیل تک پہنچا تو اگر دو یاری بھی نہ رہ سکتا تھا  
مگر جماعت اسلامی کے انحصار پسند بندگوں ہو درخواست

کی تعلیم و تربیت کا ہے جو اسلامی انقلاب  
کی ایک وسیع تحریک کا منہود محرک ہو سکے۔  
.... اس ابتدائی مرحلہ کے گذشتے کے  
بعد ہماری منزل مقصود اتنی دُور تھیں  
وہ میگی جتنی بہت سے لوگ کام کئے بغیر صرف  
اپنے خیال میں دُور سمجھ رہے ہیں۔ تاہم  
اگر یہ دُور لمحی ہو تو چونکہ منزل حق یہی ہے  
اسکے لئے ہم اس کی طرف دُڑتے ہوئے  
مرجانا زیادہ بہتر سمجھتے ہیں پسیت  
اس کے کہ جانتے بوجھتے غلط اگر  
آسان رہاؤ میں اپنی قوت  
صرف کریں یا بے وقوفی کے ساتھ  
جنت الحمقاء کے حصول میں اپنی  
وقت صاف کریں۔" (ترجمان القرآن  
فروی ۱۹۴۷ء)

آپ کے محلہ بالا پر وگرام سے (جسے آپنے "مزیل تھی")  
کے نام سے موسم فرمایا ہے اعلاف علوم ہوتا ہے کہ  
مودودی صاحب اور ان کی جماعت اپنے بخوبی کا آخری  
قدره تک بھانے کے لئے تیار ہیں مگر اسے چھوڑ کر کسی  
جنت الحمقاء سے اپنی امیدیں والستہ کرنے کے لئے  
ہرگز تیار نہیں۔ مگر انہوں فدادیت ۱۹۴۷ء  
کے شروع میں تو جناب مودودی صاحب نے بڑی  
جو افرادی سے یہ اعلان کیا کہ "اگر کسی علاقہ تمہارے مسلمانوں  
کے قومی اخراج کی نوبت آ جائے تو اپنی جگہ چھوڑنے والوں  
میں ہم سبکے پہنچنیں بلکہ سبکے آخری ہوں گے"۔ مگر  
جب بجا پور برکاری کمپ بنا دیا گیا تو آپ اپنے دارالاسلام  
ہندو اور مسلمانوں کے ہاتھ میں چھوڑ کر ۲۶ اگست ۱۹۴۷ء  
کو پاکستان ("جنت الحمقاء") میں تشریف لے  
آئے۔

عدم تعاون کا سارہ ہے۔ یہ کمزوری شدت سے قابل اصلاح ہے..... اگر وحدتیت اقامت دین کے مقصد سے دلستگی دکھنے ہیں تو، اس کے باوجود ممنوع طرز کا ان کا فرض ہے۔ مفہوم صیحت کے ساتھ ہمذہ ماسٹ کے موقع پر..... تو اطاعت ہر بعد تعاون کی کمی صاف طور پر یہ معینہ دلخی ہے کہ اپنے مقصد کی بجائے اپنے نالائیں کے مقصد کی خدمت بجا لایا ہے ہبی (معذہ خدا) پر شدیدی شائع کردہ مرکزی مکتبہ جماعت اسلامی اچھوڑ) یقینیت ہے اس بیانیت کی تبی کہ مودودی صاحب نے لاہور کے کھلے اتحاد میں "اسلام کی ریڈ فورس" کے نام سے موسم کرنے سے فرما یا تھا۔

"جن لوگوں کے ہاتھوں میں قوم کی تیاد کی بائی ڈو رہی ان کے سغل میں خوب سمجھتے تھے کہ وہ اسی بیکیں اسلامی بیادوں پر ایک مکمل نظام نکالت قائم کرنے کے اہل نہیں۔ اور اس صورت میں بھی حروفی تھا کہ "اسلام کی ریڈ فورس" اس وقت ہر کام کرنے کے لئے موجود ہو..... یہ کھوف قائدہ نہیں کسی جگہ میں بودھی قوم کو پھینک دیا ہے۔ جو لوگ کوشش میں بھی کر سامن بیٹھا، تیار کرنے میں وہ بھی دکھ ہی کا کام کرتے ہیں۔" (جنگ کوڑہ ہریوں کا شہر)

پاکستان کے خواہم ارکان جماعت پنگاہ ڈانے کے بعد اب آئیے قوم کا جائزہ میں مولانا نویں صاحب نے جماعت اسلامی کے ایک جلسہ میں تقریب کرنے ہوئے میں ملکیہ شہر کو ذرا یا ہے۔

"بخاری قوم بے عنی میں اس حد تک پڑھیں ہے کہ بے پناہ مسائب کے بھوہ میں

کوہن گا کہ وہ اس بات پر غور فرمائیں کہ مکون اولینوں کی تبدیلی سے "مزارِ حق" نشا ہراو باطل تر نہیں بن جاتی۔ اور دلکش اور شکر اکام کے سن کی تبدیلی میں کوئی ایسا اثر نہیں کہ مزاز کے سنت براہ الٹ کے بکری اور طرف جا پڑیں اور حق باطل سے ہم آغوش ہو جائے۔

اگر ایسا نہیں اور نہ ہو سکتا ہے تو آخوند مولا نا مودودی صاحب نے جس پر وکیل کو دسال قبل اپنا صحیح طریق کا درقرار دیا تھا اسے پاکستان میں آکر کیا وہ فرمادیں کہ ارکان جماعت کی موجودی میں اپنے مسلمانوں کے خلوط انبوہ میں سے جو صارع عصمرغم کرنے کی ضرورت کا پوری شدت سے احساس کر رہے تھے وہ صارع غضیر شہر کی بحث کے معا بعد حاصل ہو گیا تھا یا خود راستے عام ہی اس حد تک تیار ہو گئی تھی کہ اب کوئی گروہ ایسیں بے وقت بنا کر فیض اسلامی مقاصد کے نام سے دوڑ (Walk) شہر خرید سکتا تھا؟

جماعت اسلامی کی حالت [مودودی صاحب کے ارکان نے شہر کم کی بحث کے بعد تبیں تقویٰ شماری اور اخلاق اور صافیت کا نمونہ دکھایا ہے اس کے سغل میں مودودی صاحب اور جماعت اسلامی کے تمام پیغمبر پیغمبر یونگوں کی مجلس شوریٰ (منعقدہ ۲۰ نومبر ۱۹۴۷ء) کا فیصلہ یہ ہے:-

"جو جماعت اقامت دین کی جمادیت کے لئے بھی ہو یہی کہ جماعت اسلامی ہے۔ اس کے ارکان میں سب اور یہیں کمال و قسط اور صحیح و اطاعت ہوئی چاہیے وہ بھی ارکان میں موجود نہیں ہے۔ بلکہ بسی زمانہ میں اسکی ضرورت میں زیادہ شدید لمحہ اُسی زمانے میں بھی ارکان کا روئی اپنے صاحبیہ حرستے

المیش میں "اسلامی دستور" کے نیچلے کروائے اور پاکستان کو "اسلامی حکومت" بنادیتے۔

## مودودی صاحب کی سیاستی نظری کا آغاز

مطابقہ نظام اسلامی | مودودی صاحب پاکستان

پیغمبر ہی پہلی دو ایام اور سوئے صفوی دی میڈیا صاحب پاکستان تیسری منزل کی طرف پہنچنے کی کوششیں شروع کر دیں۔ اور عوام مسلمین اور اپنے ارکان کی ناگفۃ بحالات کو دیکھتے ہجتا ہے مولانا کے آغاز میں تاریخی پاکستان کا ذریعہ کے عوام کے ساتھ پہنچنے کا تناشوڑ رُد دیا کہ مسلمانوں نے لالہ اللہ کی خاطر پاکستان کو دوٹ دیتے ہوئے مگر برسراقتدار طبقہ اپا اپنے پولنے و معدوف کو پیشہ کئے ہیں اور کافر انظام پر پاکستان میں ہمیشہ کئے ہیں برقرار رکھنا چاہتا ہے اسکے بعد پوری قوت سے اس بات کا مطابقہ کر دکہ ہم اس عہدہ اسلام کی حکومت بنانا ہا ہتھیں ہی۔ اسی قسم کی تقریبی آپسے لا ہوا لا پیوں، ملتان، منشکری کراچی، راولپنڈی اور گوجرانوالہ وغیرہ پڑے پڑے شروع میں فراہم۔

دو تین ماہ بعد "جماحت اسلامی" کے تقریبے اسی مطابقہ کو ایک منظم شکل دیکھنے شمار اشتراک پیدا کیتے اور مکثی شائع کرنے شروع کر دیتے۔ جھوٹے بھائی مسلمان "صالح قیاد" اور "اسلامی دستور حیات" کے نام سے بے حد ممتاز ہوئے جگہ جگہ ہی مدنظر ہوئے۔ درود یوتوپریز اور فراڈوں کا تو ساتھ بندھا رہنا لھا رسینکڑوں تاریخ اذگوڑی جیزی، وزیر اعظم اور دہرے دہرے وزیر حکومت کی میزوں پہنچ جاتے تھے۔ اور دن رات مودودی صاحب کے رفتار متواریں پر اس مضمون کے پوچھتے سیاہی سے لکھتے رہتے تھے کہ انہیں چلا گیا، انگریز کا قانون کب جائے گا۔ غصہ کید ایک

بعت کم لوگوں کو خدا یاد آیا۔ جو شیخ کو عین طلب سے میں گھرے ہوئے لوگوں میں بھی نماز پڑھنے کا خیال عدد بھی کم رہا۔ پھر موت صائمے دیکھ کر بھی لوگ بیکار کیتے رہتے ہیں۔ پھر ہمارے نصایلے دشوت ستانی اور تسلیم شوت وغیرہ کے جو کار تائے دکھاتے ہیں وہ بھی آپ کے ساتھ ہیں۔"

"قوم کو اسلام کے نام سے تو حمیت ہے لیکن وسلام سے ناقبت میں اتنی بڑھی ہوئی ہے کہ ۱۹۵۳ اسلام اور غیر اسلام میں فرقہ ہیں کر سکی۔ جموروں کی نظام میں جب عوام ہی اسکی ہی طاقت ہوں اور ان کا یہ حال ہو تو عاقبت معلوم یہ (کو تحریک اپیل ۱۹۷۰ء)

عوام کے تاریخیت یافتہ گردہ اور خود اکان جماعت کے خیروسلامی طریقہ کو دیکھتے ہوئے کیا مودودی صاحب کیا ہیں فرض نہ تھا کہ اپنے پروگرام کے مطابق سب سے قبل وہ پہلے تو مسلمانوں کے انہوں میں سے اسلامی افقلاب کا محترک بینے والا صارع گردہ ترتیب دیتے اور پھر اس کے ذمہ میں سے عاملین میں اسلامی شعور پیدا کرتبے اور انہیں اس قابل بنائیتے کہ وہ صرف اسلام کو دوٹ دیے سکیں اور صرد ہڑکی بادی لکھنے کے لئے تیار ہو جائیں۔ جب یہ بنیادی مراحل طے ہو جاتے تو پھر ملک کی جمہوری فضادر دیکھتے۔ اور پھر ہر طرف سے مطمئن ہوئے کے بعد "دشمن اسلامی" کا مطالبه پاکستان کی رائے عالم کے سامنے پیش کرتے اور وقت کے سیاسی نظام پر دباؤ فاسد کر کے ایک نئی دستور ساز اسمبلی منعقد کرے جو ملک کے آئندہ دستور کے متعلق فیصلہ کرے۔

جب یہ تمام امور طے پا جاتے تب آپ ملک کے

میں بھا بھا جس نے پاکستان کے ایک مرے سے لے کر

”ہمارے اربابِ اقتدار میں سے

ننانوے فیضی بددی یافت اور

نافابلِ اعتماد نکلے ہیں ۔“

(دکوتھیم پریل حسنہ)

مودودی صاحب کی اس خلافِ عقول و فهمِ دین کو دیکھ کر  
جذبِ دشمن و میں صاحبِ تحریر نے قلمِ اٹھایا اور ان کے  
بعقولِ ہم کو نوں کو کمالِ متنانت اور خوبی سے پیلک کے سامنے  
آشکارا کر کے رکھ دیا۔ آپ کے مصائب نے صاحبِ ملطفہ  
کی اس تحریک کو سمجھنے میں کافی رہنمائی کی ہے۔ (فریض اللہ

حضرتِ المولیٰ المونین مولانا محدث تعالیٰ کی یعنی قیاد خود حضرت

امیر المؤمنین خلیفۃ الرسالۃ الشانی رَبِّ الْمُلْكِ تَعَالٰی تَبَصَّرُهُ الْعَزِيزُ  
نے اسلامی حکومت کے طریقے، اس کی مزروت اور اس کے  
نفاذ کی صحیح صورتیں پیش فرمائیں اور اصولی طور پر قریباً  
ہر پبلیک پرداختی کی اور ہر طبقہ کو قائمی ہدایات دیں۔  
جنماجیم آپ نے خام مسلمانوں سے کماکروہ احکام جن پر آپ  
کسی قانون یا طاقت کے بیعتیں کر سکتے ہیں ان پر قدر احتیاط  
شرکی کر دیں۔

نظامِ اسلامی کے خالفین سے فرمایا کہ امنِ اسلام  
کے پوچھتے نظام سے بدستے کی بجائے، اسکے پاکیزہ اصولوں  
کا مطابق کرنا چاہیے۔ گورنمنٹ سے فرمایا کہ کوئی دوستی  
..... بھیک پاکستان کی اکثریت مسلمان ہے یہاں ان کا  
ذمہ بھی دستورِ نافذ نہ کیا جائے۔ جماعتِ احمدیہ کو نیکتہ بتایا  
کہ حکومت کے ساتھ ذمہ بھی تنظیموں کے وابستہ کر دینے سے  
اسلام کو بہت نقصان پہنچا ہے اسلئے آئندہ چاہیئے کہ  
خلافت معدِ حکومت کا نظام الگ الگ پہنچلو پاکستان  
کو گلہ پڑھانے کی زانی تو کمیں سوچنے والوں کو توجہ لائی کوئی  
”اگر اسلام کا نام حکومت کو دینے تو غیر مددوں

طوکان بھا جس نے پاکستان کے ایک مرے سے لے کر  
دوسرے مرے تک ہستگاہِ دین پاکیزہ کھا تھا۔ ہزاروں  
حقیقتِ شناس انسانوں نے مودودی صاحب اور ان  
کے دفقار کو سمجھایا، دلائل دیئے۔ منتین کیں کہ خدا را قوم کے  
تمدنی اوقات ہستگاہوں اور زوالیوں میں اور قامِ مظاہروں  
میں خالق گئے کی بجائے عوام اور ان نے زیادہ اپنی مراجحت  
کی تربیت کیجیئے اور رائے عام کو صحیح اسلامی جذبہ سے کھانا  
کیجیئے۔ اس میں اگر آپ کا سیاہ ہو جائیں گے تو ان پر یہ دلایوں  
اور مخصوص کے بغیر صحیح اسلامی حکومت ہیں جائے گی جب  
مودودی صاحب کا اس کا یہ بھا جب دیتے کہ ۔۔۔

”اں نظام کو مسلمان بنانے کے لئے اُن  
کوئی بیانی تبدیلی سمجھے پہنچنے کی ہے تو  
وہ یہ ہے کہ جس طریقے فرمان کو مسلمان بنانے کیجیئے  
گلہ پڑھایا جائے ہے اسی طریقے سے بھی گلہ  
پڑھایا جائے۔ ایک حکومت کو گلہ پڑھانے کیلئے  
جو دستوری طریقہ ہو سکتا ہے اسے ہم نے ایک  
مطالیہ کی تشكیل میں مرتب کیا ہے۔“  
(ترجمان القرآن جلد ۳۴ تبرا)

پھر فرماتے ہیں:-

”اس مطالیہ کی مزروت، اسلئے پیش  
آئی کہ یہاں ایک حصوی انقلابِ دو ناما ہوا  
ہے۔ اگر یہ انقلابِ اسلامی اصولوں کے  
مطابق فطری طور پر بعداً ہوا ہوتا تو اس  
مطالیہ کی مزروت پیش نہ آئی۔“ (ایضاً)  
آپ کے یہ بھا عرض کی گئی کہ حکومت پاکستان کے لیے  
اسلامی حکومت کے قیام کا بار بار وعدہ کر رہے ہیں اسلئے  
اس طریقے شودش نہ برپا کیجیئے کہ مسلمانوں کی حکومت یو  
پوری کا ایک حصی کے بعد معرض و وجود میں آئی ہے مرسے  
ناپید ہو جائے۔ اس پر مولانا صاحبِ راز و خشنہ پوک تقریبیں

بہت کچھ اُبھر بھی چکی تھی۔ سوچنے والے صبح بھی ہے  
لختے اور زبانی کسی نہ کرنی اداز میں اس کا احتراف بھی  
کر رہی تھیں۔ لگایک بست، بٹا طبقہ؛ بھی جس فلکی میں مبتلا ہوا  
کر خواز ازاد ان اودا الٰی قیادت کا استیاہ بہانے کے لئے  
بیکیں سامان پیدا کر دیا جس نے مودودی صاحب کے مقام  
تفقہ اور اسلام کے مزانی سے واقعہ ہونے کا سارا راز  
ٹشت اذیماں کر دیا۔

**”مولانا“ کا فتویٰ کشیر** (۱۹۷۴ء) کے وہ مدرسے  
بیہقی اڈا کیمپ کو فنڈ کے لشکر شاعر کے اخبار جنابہ بھی بخش حصہ  
نظمی فریشن کو کر مولانا مودودی صاحب بجا ہتھی اسلامی  
سرحد کے اجتماع کے موقع پر پشاور، آئے ہوئے ہیں ایک  
لقاءات میں اُپ سے پوچھا کہ اُپ بھائی کشیر ہیں علی سفہ  
کیوں نہیں ہیں؟ مولانا نے پہلے توجہ اپنے مینے سے انکار  
کر دیا۔ لگر بھر رہے اصرار کے بعد اُپ نے فرمایا ہیں شرعاً  
اسے جائز ہی قرار نہیں دیتا۔ یہ انہوں نو جب اخباراتی  
شائع ہو گیا تو تمام پاکستان میں غم و غصہ کی لہرہ ڈگئی۔  
اس پر اُپ نے تسلیم میں ایک لمبا بجٹا ابیان شائع کر دیا۔  
اس بیان میں اُپ نے اپنے سلسلہ کی تائیدیں مودود اقبال کی  
یہ آیت پیش کی۔

”وَالَّذِينَ أَصْنَوْا لِهِ بَهْرَةً مَا لَكُمْ“

من وَلَادِيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ ۖ وَهُنَّ بِهَا جَوْدًا  
وَأَنْ أَسْتَنْصِرَ بِكَرْفَ الدِّينِ فَعَلَيْكُمْ  
النَّصْرُ إِلَّا عَلَىٰ قَوْمٍ يُبَشِّرُونَ بِيَوْمِهِمْ“

”یعنی جو لوگ ایمان تو لئے لگر ہوت کر کے  
تمہارے پاس نہیں آئے ان کی ونایت کا کوئی  
له“ (اراگست ۱۹۷۴ء تا مترجمہ محققہ مذاہب قومی جماعت

کا تو کچھ نہیں بگڑے کا کیونگہ، سلام انہیں  
پرسنل لاء کے معاملہ میں پوری آزادی دیجنا  
اور ویسے بھی اسلامی لاء کے ماتحت انہیں  
ترقی کے پورے موقع مل جائیں گے بلکہ  
یہاں غیر مسلموں کی حکومت ہو گی اور مسلمان  
اقلیت میں ہوں گے وہاں انہیں مسلمانوں کو  
تنگ کرنے کا موقع ضرور مل جائے گا۔

..... پس میرے نو دیکھ مذہب کا نام  
دینے کی ضرورت نہیں۔ اصل فرض قواعدی  
احکام کو نافذ کرنے سمجھے۔ سو جس جگہ بھی  
مسلمانوں کی اکثریت ہواں کا فرض ہے کہ  
وہ اسلامی احکامات کو نافذ کرنے کی کوشش  
کریں؟“ (الفضل ۱۹ اردی ۱۹۷۴ء)

حضرت اقدس کی ان ہدایات سے معلوم ہو سکتا ہے  
کہ جماعت احمدیہ پاکستان میں میدا ز جندا اسلامی  
قانون کے نفاذ کے لئے بے قرار ہے۔ فرقہ صرف ان  
قوانين کے طبقہ کا اور ان کو نہیں بھی گوفڑ سے ہو ہو  
کرنے میں تھا۔ مودود و دی صاحب کے رفتار کی  
”صالحیت“ ملاحظہ ہو کر وہ جماعت احمدیہ کے متعلق ایجع  
تک یہ پڑا پیگنڈا کر رہے ہیں۔

”یہ گروہ..... نظام اسلامی کا رسیے

بڑا شمن ہے۔“ (جان نوہ ار اگست ۱۹۷۴ء)

مودودی صاحب اور ان کے رفقاء کی یاد میں گام کر لائی  
(جور و جہجہ اسلام کے بھی منافی تھی اور خود ان کے پروگرام  
کے بھی) صاف طور پر تھا۔۔۔ ہی بھی کھریک کے  
ملبرار اپنے ”مطابقہ نظام اسلامی“ میں سیاسی مصالح  
کا شکار ہو رہے ہیں۔ کیونکہ جب صاف نظر اور ہاہے کہ  
پورا معاشرہ ابتدائی تربیت کا بھی محکم ہے تو پہنچ  
کی دستوری قرار دوں سے کیا ہے کا؟ یعنی قیمت اب

ہوا ہے..... اس کے صاف معنے ہیں کہ  
دو دنوں مکوں میں صالحانہ تعلقات رکھتی ہیں۔ ”  
پھر میشاق اور بیان کردہ معاملات گوئیں ہی طاکر  
آپنے یہ فتویٰ دیا کہ:-

”جب تک حکومتِ پاکستان  
نے حکومتِ ہند کے ساتھ معاہدہ  
تعلقات قائم کر رکھتے ہیں پاکستانیوں  
کے لئے کشمیر میں ہندوستانی  
فوجوں سے اڑنا اذوٰتیٰ فرآن  
جاز نہیں ہے۔“

(تینیم ۱۲، اگست ۱۹۴۷ء)

مولانا مودودی صاحب اس فتویٰ سے قبل اخبارات  
وسائل کے اوراق پر تو ”اسلام“ کے نظام حکومت  
کا نقش کچھ بارہ دکھاچکے تھے مگر ایک اسلامی ملکت کی  
اجھنوں کو قرآنی لاٹھوں پر بجا کر دکھانے کا بھی پلا  
اور آخوندی مرضی ہاتھا یا لاتھا۔ مولانا اگر قرآن مجید کے  
نظم سیاست کا تحقیقی مطابعہ رکھتے تو کم از کم کشمیر  
بیسے ناٹک معاملہ میں جس کے ساتھ اس ملک کی بھتی کا  
ہاتھا تھا نیز بھی پر اب کے فقط نظر سے بھی اسلام کے  
متقبل کا انحصار تھا بھی الیٰ غیر ذمہ دار از روش  
اختصار نہ خواستے مگر انہوں نے اولیٰ تو بندگ کشمیر سے  
علماء گریز کیا اور قرآن کے لفظ میشاق کو  
نامناسب و سوت دیکر کشمیر کی جنگ کو ناجائز قرار  
دے دیا۔ حالانکہ جیسا کہ سورہ نباد و کوثر سے علوم  
ہوتا ہے یہاں عام معاملات کا ذکر نہیں بلکہ صفت  
عدم احتداء یا عدم نصرت اعداد کا معاملہ مراد  
ہے۔ اور یہ بات بیسے روز سے مودودی صاحب  
کو بھی سلسلہ تھی کہ کم از کم کشمیر کے بارے میں اندریا اور  
ملہ کوڑی یعنی اپریل ۱۹۴۸ء میں +

تعویق قم نہیں ہے جب تک کہ وہ بحث کی  
نہ آ جائیں۔ البتہ اگر وہ دین کے معاملہ میں قم سے  
بعد نہیں تو مدد کرنا تم پیدا اجنب ہے۔ مگر  
کہا ایسی قوم کے خلاف نہیں جس کے اور تھاں  
دریان معاملہ (میشاق) ہوا اور افسوس رکھتا  
ہے جو قم کرتے ہو۔“

اس آیت میں ”میشاق“ کا بولناظہ ہے اس سے آپنے  
یقیجہ اخذ کیا کہ دو حکومتوں کے درمیان اگر معاهدہ ہو تو  
اسلام دوسری حکومت میں بستے والے مسلمانوں کی احانت  
کے لئے آگے بڑھنے کی اجازت نہیں دیتا۔ اسی ورزش حقیقت  
تاویل پر بنیاد رکھنے کے بعد آپنے ہندوستان کے معاملات  
یوں لکھتے ہیں:-

”اولاً دنوں حکومتوں کی پیدائش ہی ایک  
معاملہ کے ذریعہ سے ہوئی ہے.....  
..... اس کے بعد دنوں حکومتوں کے درمیان  
فروز سنوارتی تعلقات قائم ہو گئے ہیں۔  
ہائی کمشنروں کا تبادلہ ہو۔ سنوارتی تعلقات  
ہیئت سے حالتِ جنگ کے نہ ہوئے کی دلیل  
سمجھے جاتے ہیں۔ پھر دنوں حکومتوں کے درمیان  
مالی اور تجارتی معاملات اور حماجرین کے  
مختلف سائل اغوا شدہ عورتوں کی بادیاں  
اور کنسی کے معاملات کے متعلق سلسیل کھجھتے  
ہوئے ہیں۔ اور یہ تمام کھجوتے اس بات  
کی دلیل ہی کہ ان کے درمیان حالتِ جنگ  
قابل نہیں ہے۔ دنیا کی کوئی قوم بھی کسی دوسری  
قوم سے طالی اور تجارتی لین دین اس حالت  
میں نہیں کرنی جسکرہ اُسے اپنے علاوہ سرجنگ  
سمجھتی ہو۔ اس کے بعد بھی اپریل ۱۹۴۸ء میں +  
جن دنوں حکومتوں کے درمیان تھلمے کا معاملہ

کا داد و دار و قسم کے ذریعہ آمدی پورا ہے  
فیں دخدا اور چندہ رکنیت (۲۰) جماعتی  
ضروریات کے لئے مختلف قدر تاکم کر کے قوم  
کے سامنے چندے کی اپیل کرنا۔ ... بخلاف  
ان کے جماعت اسلامی ..... نے اپنے  
طریق کارکے ہرگز شے کو امور انجیار پر انہوں  
سے روشن کرنے کا قطعی اصول طے کر لیا تھا  
اس وجہ سے اس نے فیں اور چندہ رکنیت  
کے طریقے سے بالکل پہٹ کر اسلامی جماعتی  
پر اپنے مالیات کا دار و دار رکھنا اور خدا تعالیٰ  
کے اس پسندیدہ طریق کار کو اختیار کرنے میں  
خود خدا تعالیٰ ہی کی طرف سوہنہ رکنیتیں  
ظہور میں آئیں کہ جماعت کا کوئی کام  
محض مالی و بوجہ سے کبھی ممکن نہ رہا۔  
اور نہ اشتار ائمہ ائمہ ائمکے چکا۔

(ترجمان القرآن جوں مفتہ ملت ۱۲۹)

اس جواب سے ایسی حقیقی ہو گیا کہ یہ معصوم بندے  
واقعی غیری برکتوں کی بدولت ہی نمذہ ہیں۔

فتویٰ قرآن کے خلاف محاذا ایکسل الجھی جاری ہی  
لہاکر اپنے

ایک آور ڈرامہ شروع کر دیا اور وہ یہ کہ پہلے تو آپ حکومت  
پاکستان کے خلاف قرآن کا ایک فتویٰ پیش کر رہے تھے  
اب اپنے چند دنوں کے بعد خود قرآن مجید کے اس فتویٰ  
کی مخالفت میں محاذا فائم کر لیا اور پتندہ نما اٹھادہ تحریکی  
ستھن عقد ہونے والی مجلسیں شورائی کی زبان سے یہ اعلان شائع  
کر دادیا۔

”اب معاہدات کے باوجود ایں پاکستان کے لئے بھاوسکشمیریں جنگی حصہ نہیں ملکی جائز ہے۔“ (فائدہ اپریل ۱۹۴۷ء)

پاکستان کے درمیان ایسا کوئی معاملہ عمل نہیں کیا  
آپ کا اعتراض ان الفاظ میں شائع ہو جکا تھا۔ کشیر  
کے معاملہ میں حکومت ہند اور حکومت پاکستان کا  
کوئی معاملہ نہیں ہوا بلکہ یہ معاملہ ان کے  
درمیان مابین الزراع ہے اور حکومت پاکستان  
انڈین یونین کے ساتھ کشیر کے الحاق کو تسلیم  
کرنے سے انکار کر جکی ہے۔ (ترجمان القرآن جوں)  
ان واضح حقائق کے باوجود اگر یہ بھی سمجھ دیا جائے  
کہ ہند پاکستان کے درمیان قرآنی معاملہ ہو چکا تھا  
تب بھی جس صورت میں مودودی صاحب اپنے بیان میں  
بھی بتا رہے تھے کہ حکومت ہند نے ریاست جوڑا گڑھ وہ  
حیدر آباد پر تباہ کر کے پہلے خود ہی اس میان میں چاک چاک  
کر دیا ہے۔ مشرقی لخاذ سے حکومت پاکستان اپنے ہر  
اقدام میں آزاد بھی کیونکہ معاملہ کے توڑنے کی ذرداری  
حکومت ہند و سلطان پر آقی لکھی تھی کہ پاکستان پر بھی  
مودودی صاحب کا یہ فتویٰ قرآن مجید کی نمائندگی میں بھی  
نہیں تھا اور اس نے دشمنان پاکستان کو بھی پوری قوتی  
پہنچائی۔ کشیر جوں ریڈ یونیٹ اسے بار بار میش کیا اور کچھ  
خبرات نے اس بناء پر آپ کو ”مرجویت“، ”مرجد“  
اور ”شیعہ پراستی“ کے خطابات بخشے۔ اس کیفیت کو بھی  
مسلمانوں نے بھٹاکا کر درپرده انڈین یونین ان کی ہد  
کر رہی ہے ورنہ اس قسم پیغام باری اور ہنگاموں  
اور اجتماعوں کے لئے امنیں کو تسا ”از دین کا چراغ“  
مل گیا ہے۔ اپناراہ کھلدا دیکھ کر مودودی تحریک کے  
سرماہوں نے لمحہ اکر یہ جواب تاریکا۔

”ہمارے ہان گز شستہ پچاس سال کی سال  
میں جتنی جماعت بندیاں ہوئیں ان کے مالیات

مکہ شریعت حجت بھوال نوٹلے یا گستان اور اکتوبر ۱۹۷۴ء۔

ہے " (تینم ۱۴ اگست ۱۹۷۶ء) کوئی باتے جب قرآن کی رو سے کشیر میں جنگ اٹانے کی ایک ہی صورت ہے کہ پاکستان اپنے معاہدات تعلقات کو ختم کرنے تو محض کمیش کو جانتے اس بات کے انہار کو کہ ہماری فوجیں کشیر میں موجود ہیں فتویٰ کی نوعیت کیے بدل سکتی ہے اور جنگ کتنا کسے جائز ہو سکتا ہے۔ اس طریقے سے تو فتویٰ کی شدت میں کچھ اضافہ ہی ہونا چاہیے تھا کہ پاکستان ہندوستان سے معاہدات تعلقات کا دعویٰ بھی رکھتا ہے گراں کے باوجود کمیش کے سامنے ایسی اعتراف ہے کہ اس کی فوجیں کشیر میں معزز کرائیں ہیں مجلس شوریٰ نے اپنی قرارداد کے آخری الفاظ میں اپنی اس دلیل اور موجودی ہماجسکے فتویٰ میں جبراً تطبیق پیدا کرنے کے لئے جو استدلال کیا وہ خود بھی ترا لی طرز کا تھا۔ پھر پختہ لمحہ:-

"اب دنوں ملکتوں کے درمیان اگر  
ایسے کوئی تعلقات ہیں تو اسکے مزمع سنتے  
یہ ہیں کہ ایک علاقہ میں حالتِ جنگ کا قیام  
اور دوسرے قام علاقوں میں مصالحت  
روایط کا بقا فریقین کی رفتار مددی کرے ہے"  
(فائدہ کشیر نمبر صھا)

اس استدلال کی معقولیت اس سے واضح ہے کہ جب موجود دی صاحب پہنچے سے یادگار کر کے ہی کشیر کے یالے میں پاکستان ہندوستان کو ابتدا سے غاصب ہی گھستا رہا ہے اور اس کے باوجود باقی معاملات میں اس نے اذیلیسے مژوو سے ہی معاہدات تعلقات قائم کر رکھے ہیں تو اس قدر دی صورت حال کے آخر دن تک موجود ہوتے ہوئے اب جنگ کا ہوا ذکر کیتے نکل سکتا ہے؟ یہ بات اس قدر واضح تھی کہ لاہور میں ۲۰ اکتوبر ۱۹۷۸ء عیسوی کے کھلے چلاس میں جب مولانا محمود ودی صاحب

اس اعلان نے عوامی جوش کو تو سکون دے دیا مگر اہل علم کی سیرانی میں اور بھی اضطرار کر دیا کہ جب وہ قسم مساعداً اب بھی قائم ہیں جوں کی وجہ سے ملام مودودی صادر ہے جنگ کو ناجائز قرار دیا تھا تو چند ہی روزات بعد یہ "ناجائز" امر "جاڑ" کیسے ہو گیا؟ یہ وہ زبردست سوال ہے کہ سے حدود برآ ہونے کی توفیق جماعتِ اسلامی کے امیر اور ان کے رفقاء کو آج تک بھی نہیں ہو سکی۔

ایت الدین سیدنا سعیدہ سہو کرتے ہوئے مجلس شوریٰ نے جو دلیل پیش کی وہ بیحید مصنوعی خریز تھی۔ اس نے لکھا:-

"امیر جماعت نے اپنے پچھلے بیانات میں یہ شرعاً مسند بیان کیا تھا وہ اسی حالت میں متعلق تھا جبکہ مرکاری طور پر اس امر کا کوئی اقرار و اظہار نہیں ہوا تھا کہ پاکستان کی فوجیں حدود کشیر میں موجود ہیں اب تک تہہ کو علیں اقوام متحده کے کشیر کمیش سے حکومت پاکستان کی جو مرسلت شائع ہوئی ہے اور ذریغہ پاکستان نے رہنمای کو جو بیان دیا ہے اسیں اس امر کا داشت اقرار موجود ہے اور ملکوت ہند بھی اس پڑطبی پر چل گئے ہے۔ لہذا اب پنکہ معاملہ کی ذیمت پیدل گئی ہے اس بنا پر اس کا شرعاً حکم بھی وہ نہیں ہو گا جو پہنچے تھا" (مولانا کی نظر بندی کیوں۔ نشر و اشتہارت جماعتِ اسلامی) اس دلیل کو پڑھنے ہوئے ذرا اصل فتویٰ بھی پڑھ لیجئے، موجود دی صاحب فرماتے ہیں:-

"جس نکل حکومت پاکستان نے حکومت ہند کے ساتھ معاہدات تعلقات قائم کر رکھے ہیں پاکستانیوں کے لئے کشیر میں ہندوستانی فوجوں سے رُظنا از روئے قرآن جاڑ نہیں

جماعت کی تربیت و اصلاح کی بجائے اپنی ساری قویں اس پر کیوں کرنی شروع کر دیں کہ کسی طرح پارٹیت کو کلمہ پڑھایا جائے۔ ان کی اس روشن کوہ دیکھ کر اپنی پاکستان پر محسوس کیا کہ یہ "کلمہ پڑھانے والے" بعض سیاسی مصلحتوں سے آجھے ہوئے ہیں اور نظام اسلامی کے مطابق کے تکمیلے سیاسی خزانہ پوشیدہ ہیں۔ اس کے بعد یہ بھی ذکر کیا گیا کہ کس طرح مسئلہ کشمیر نے ان کی "حکومت" کو مقدمہ تغیرت کے طبقہ کو دھوئیں کی طرح مٹا دیا۔ اب یہ بتاتے ہیں کہ اس راز کے کھل جانے کے بعد یہ تو افغان ہو گیا کہ علامہ مودودی صاحب نظام اسلامی "الغفلی خاک" تو بنا کر سکتے ہیں مگر اسے واقعات کی وضیت میں لانے کی امنیں اہمیت نہیں بلکہ ابھی قدرت کی طرف سے یہ اعلان باقی تھا کہ جناب مودودی صاحب نظام اسلامی کے نام پر یادت میں بچلانگ لگا جا پائے ہیں اور اسے اپنے سیاسی اقتدار کے لئے بطور آل کے استعمال کر لیتے ہیں۔

اس دلچسپ مرگذشت کے ذکر کرنے سے پیشتر آئندہ واقعات کے تسلیم کو یہ قادر رہنے کیلئے چھٹا یہ یاد یاد رکھنی چاہیے کہ فتویٰ کشمیر کے زین ماہ بعد علامہ مودودی صاحب اور جناب میرزا محمد قبیل صاحبؒ الکعوبی ۱۹۴۸ء کی شام کو سیفی طی ایکٹ کی وقار و ڈرامہ کے تحت گرفتار کئے گئے اور دوسری صبح مولانا امین، مسن عاصی اصلیحی نظر بذر کئے گئے۔ اور دو یوں بعد ممالی نظر بذر رہنے کے بعد یونیورسٹی کو وہ دہرا کر دیئے گئے نظر بذر کے ذمہ میں مولانا عبدالجبار صاحب قادری، امیر جماعت اسلامی کے فرائض کی مراجعت میں تیار رہے۔ غاذی صاحب پنج بجناپ مودودی صاحب کی نیابت میں خود ایک تیار کردہ لائنوں پر کام لے لیے تھے اسکے ہم نے اس نظر بذر کے ذمہ میں یونیورسٹی اور جماعت اسلامی کی مرکزی میتوں کا اولاد وی صاح

کے سامنے ان کے موقع کشمیر کے متعلق سوال کیا گیا تو ادا کو اپنے طور پر ایک نیا جواب ایجاد کر کے اسے علیم شودی کی طرف منسوب کرتا پڑا۔ چنانچہ مجلس کے اس استدلال کو اپنے اپنے سامنے میں ڈھانستے ہوئے کہا۔

"جماعت اسلامی کی شودی نے یا قادره میتے ایک مدد ویژہ دیوبند کے ذمہ میں اس بات کا اعلان کر دیا کہ بلاشبہ اب ہمارے لئے کشمیر میں جنگ کرنا بالکل جائز ہے۔ کیونکہ اب قوم اور اس کے نمائندوں کے قول اور اعلیٰ میں وہ تضاد باقی نہیں رہا جس کو ہم ناروا بھیستھے"۔  
(دستوری سنوارشات پر تقدیم ص ۲)

مجلس شودی کے اصل استدلال کے مقابلہ مودودی صاحبؒ اس کے نام پر جو حدید توجیہ بیان فرمائی ہے وہ کس قدر الٹ ہے؟ اس پر کچھ کہنے کی ضرورت نہیں۔ برعکس (اس تختصر سی بحث سے یہ اندازہ بخوبی لگایا جاسکتا ہے کہ فتویٰ کشمیر میں جناب مودودی صاحبؒ کا مسلک عجوبہ دو ذگار سے کم نہیں۔ اور جماعت اسلامی کا فرض ہے کہ وہ اس مطابق کا جواب دے۔ کہ اگر معاہدہ تعلقات کی وجہ سے پاکستان کا حکومت ہند کے خلاف کشمیر میں پر میر پیکار ہونا جائز نہیں تھا تو اب کیسے جائے ہو گیا ہے۔ اور اگر قرآنی میثاق ہندوستان کے معاہدہ تعلقات پر حسپاں نہیں ہو سکتا تو ایسا دو میں جو کی کارروائی کیسے ناجائز ہے؟

اس تختصر سے مطلابے کا جواب جماعت اسلامی پر چھوڑتے ہوئے اب ہم اپنے کچھ بیان کی طرف لوٹتے ہیں۔ ہم یہ کہہ لیتے تھے کہ بجا بہ نیکی کی طرف ایک تیار کردہ پاکستان آتے ہی اپنی "مززل حق" کے بالکل مخالف ممتیں دوڑنا شروع کر دیا اور جو ام کی تربیت اور اپنی

ہر سبے بڑی بے تابی کے ساتھ یہ امیدیں باز ہنی شروع  
کیں ہے

جو صاحبینِ سیاست بذریعہ رسول کے  
وہ لیکے ہاتھ میں اب الکتابِ الہجرت کے  
مندا کے اذن کے کچھ منتفع سپاہی ہیں  
حکمرت ہی آج پادر رکابِ اُبھریں گے  
گھری وہ دُور نہیں جبکہ آپ کے مقتول  
جعفر کا آپ سے لینے حسابِ اُبھریں گے  
(دُوڑا، ارنومبر ۱۹۷۹ء)

۱۹۷۹ء کا سارا سال انہی آمد و دُوں میں گزد۔ اُنھے  
سال کے آغاز سے انقلابِ قیادت کا نعروہ لٹکا کر پیلیک کو  
یہ تسانی شروع کیا گیا۔

”اس طرح کی تبدیلیاں جن کا تعاملنا  
اسلام کرتا ہے اگر عملاً ایک دو فرویں نہیں  
بلکہ چند موادر چند بڑا افراد کی ٹیک کے اندر  
پیدا ہو سکیں تو پھر ہم تسلیم کر ستے ہیں کہ جو اُر  
اسلامی ہاتھوں کو پوستے کی خواہ ہستہ کوچھی میں  
ہوئی۔ لیکن اگر ایک پعدی ٹیک فرنگی نظام کو  
چلاسے جلاسے یکاکیں اسلامی نظام کو علاشے  
کی قابلیتوں سے منسخ نہ ہو سکے جو ملک ناممکن  
ہے تو آخر ان ہاتھوں میں وہ کوئی معاملہ  
موجود ہے جس کے پیش نظر ناممکن کارانی کے  
قابلیں پھوڑی جانی لازم ہے۔“

(ترجمان القرآن جنوری ۱۹۷۹ء)

پھر کہا۔

”جماعت کی اپنی ذمہ داری یہ بھی ہے کہ  
وہ فاسد نیادت کو صالح قیادت سے پوستے  
وہ اپنے لئے کسی طرح اس بات کو جائز نہیں  
سمحتی کہ ذمہ داری کے مناسے معاملات قبضیں

کی طرف نسبت دی ہے۔ اس محض رسی گناہ میں کے بعد اب  
آئیتے ”اسلامی تحریک“ کے مصل نقوش! اس دلچسپ  
سرگزشت کے آئینہ میں ملاحظہ کریں۔

### قراردادِ مقاصد کا جہاں

مطالباتِ نظام اسلامی کی مشورہ شدن اور طبقاروں کے زمانہ میں پاکستان کی ایک ٹانقی آبادی پر مسود و دی صافی اور ان کی بجماعت کا سکھ بیٹھا ہوا تھا۔ ان کے جلوں اور مشتمل پر اپیگنڈا نے تو بس یہ اُر بھار کھا تھا کہ اسلامی حکومت کے قیام کے لئے سب سے پڑھی روک خود پاکستان کی دستور ساز اسمبلی ہے جس نے ابھی تک دستور اسلامی کی منظوری کا قانونی اعلان نہیں کیا۔ اگری اعلان کردیا ہوتا تو بجماعت اسلامی اسلامی انقلاب برپا کرنے کی منظہم کو قشیں شروع کر لیکی ہوتی مگر جیران کی بات یہ ہے کہ وہ مقدس“ قراءہ ادب سے حکومتیں ”مسلمان“ بنچی ہیں اور حکومت اسلامی کے عملہ قائم ہونے کے راستے کھلتے ہیں۔ یہ بہار بادی ۱۹۷۹ء کو پاس کردی گئی تو اس کے تقاضوں کو پیدا کرنے کے بجائے جناب مسود و دی صاحب اور ان کے رفقاء اسے پاکستان کے ایڈریوس کو بدنام کرنے کا تحریب بنالیا اور اپنے سیاسی اقتدار کے لئے جمال بننا کرام کے پڑھنا شروع کر دیا۔ ابتداء میں تو غلبی بیفتی کچھ پوشیدہ رہی مگر تین ماہ بعد ان کے تخفی ارادے زبانوں پر آگئے۔

”اُنس ہے کہ پاکستان میں بلکہ دُنیا کے

اسلام میں اسلامی قانون کا سب سے بڑا مابر

جس کا منصب یہ تھا کہ اسے پاکستان کا

گورنر جنرل بنایا جائے آج آہنی سلاخوں

میں ہے۔ میری مراد علما مسود و دی کو ہے۔“

(تسلیم سچاں الفضل ۱۵ اریون ۱۹۷۹ء)

مسود و دی صاحب کے گورنر جنرل بنانے کا پروپر اپیگنڈا کرتے

۱۹۵۷ء میں اپنے ساتھیوں سے مشورہ کر کے  
۱۹۵۸ء میں آئندہ والے انتخابات میں حصہ لینے کا فیصلہ  
کیا۔ اور دسیع پہنچنے پر یہ اعلان شائع کروایا گیا۔

”پنجاب کے انتخابات میں ہم پعدی وقت  
سے مشرک ہوں گے اور اس بات کی کوشش  
کرنے کے لئے کمزیاہ سے زیادہ مبالغہ نوگ  
 منتخب ہوں۔“ (ترجمان القرآن جولانی ۱۹۵۸ء)

ناظرین کو یاد ہو گا کہ ہندوستان سے آئنے کے بعد آپ  
نے معاشرہ کی عدم تربیت کے باوجود مطابق نظامِ اسلامی کو  
اپنی تمام کوششوں کا داحدر کر دیا تھا۔ مگر قرارداد و  
متاہد کے پاس ہونے کے بعد خود مودودی صاحب کو  
اس امر کا اقرار کرنا پڑا۔

”یہ ایک رسمی بارش تھی کہ نہ جس سے پہلے  
کوئی ٹھٹھا تھی اور نہ جس سے بعد کوئی ردِ نیدگی  
پیدا ہوئی..... یہ قرارداد اس طرح پس کی  
گئی ہے جس طرح ایک مارا ہوا ہواری اپنا  
آخری داؤ پھینکتا ہے۔“ (ترجمان القرآن  
اگست ۱۹۵۷ء ص ۲۱۲)

مولانا کے علم و قواست کا تقاضا یہ تھا کہ آپ اپنی اس  
نالامی سے عبرت حاصل کرئے اور قید سے رہا ہونے کے  
بعد تو کم از کم اپنی رُخ المیکش اور اسمبلی کے راستوں سے  
چھپر کر سوسائٹی کی اصلاح کی طرف پھیر لیتے یا کسی شخص کی  
دائی پیش کرنے کی بجائے خود اپنی واقعات سے بین  
حاصل کر لیتے جو اپنے دس سال قبل علیگڑھ یونیورسٹی ہیں  
ڈھرانے ہوئے یوں بیان فرمائے تھے۔

”بہت سک اجتماعی تندگی میں تحریر نہ ہو کی  
مصنوعی تدبیر سے نظام حکومت میں کوئی مستقل  
تغیر نہیں کیا جاسکتا۔ عمر بن عبد العزیز تدبیر  
فرماز و اس کی پُشت پر تابعین اور تبع تابعین

کے بالقویں میرہ میں اور وہ گوئٹھ خنوں میں  
پڑی ہے۔ اگر ذمہ داری کو ادا کرنے کی وجہ  
سے اس پر جاہ پسندی کا الزام عائد کیا  
جائے تو یہ بھر حال اس کام کے کرنے والوں  
پر ہمیشہ غائب کیا ہی جاتا رہا ہے۔ حضرت  
موسیٰؑ حضرت مادرون کی دعوت  
انقلاب کوئن کفر عنون نے بھی بھی کہا  
تھا۔“ (ایضاً مت)

اسی طرح جماعتِ اسلامی کی اصل شکل کیوں  
ظاہر کیا۔

”جماعتِ اسلامی بچر دین کو لیکر اٹھی  
ہے اور وہ اس میں غیر دین کی ذرا بھر میزش  
کی بھی رواداری نہیں ہے۔ لیکن اس کا دین  
ایک سرے سے لیکر دوسرے  
سرے تک سیاست ہے اور کسیں  
بھی سیاست سے الگ نہیں۔ دوسرے  
لفظوں میں وہ ایک ایسی سیاست کی علیحدہ  
ہے جو ہر تن دین ہے۔“ (ترجمان القرآن  
اپریل ۱۹۵۸ء ص ۱۳۱)

**پنجاب کے انتخابات** | جماعتِ اسلامی بڑے بوش  
سے ان خلافات کی اشاعت  
کو بری تھی کہ ۲۶ مئی ۱۹۵۸ء کو مولانا مودودی صاحب  
اپنے رفقاء سیمیت بیس ماہ کی نظر بندی کے بعد رہا ہو گئے  
وہاں سے پیشہ آپ کی جماعت ہی الاماکن اپنے بورے  
وسائل اور پوری قوت سے المیکش میں اپنی شرکت کیلئے  
موزوی فضائیار کو ملکی تھی اور اب صرف مولانا صاحب  
کا انتظام ہو رہا تھا کہ وہ آئیں اور زمام اقتدار کی خاطر  
پسے ہو ایں گیت بھاد کی کوشش کو دیں۔ مواب آپ بھی تشریف  
لے آئے۔ مولانا نے آئے ہی حالات کا جائزہ لیا۔ اور

تھے اسیں اپنی خطرناک روشنی پر نظر ثانی کرنے کی بار بار  
دعوت دے لئے تھے۔ مگر انہیں کیا معلوم تھا کہ اب آپ  
شمس اللہؐ والے مودودی صاحب ملیں لہے تھے۔

جنہوں نے سیاست اور جماعت سے پہلے فیاض ہو کر واقعہ  
اور درائی کی روشنی میں اس صداقت کا گھٹلے بندوں اظہار  
کیا تھا۔ بلکہ اب آپ شمس اللہؐ کے جدید مودودی  
صاحب تھے جن کے ساتھ ایک بڑی جمیعت تھی۔ اور  
سیاست کا میدان انہیں قریبے نظر آ رہا تھا۔ یہی  
وہ بڑی کرم مولانا نے اس طرف کام دھرتا بھی گوارا نہ  
کیا اور ہزار سوچانے کے باوجود جماعتِ اسلامی کی صورت جدید  
کے نام سے ایک پیغام شائع کر دیا۔

انتخابِ صاحبِ الخلق کے سبز ریاض | یہ پیغام کیا تھا بالفہرست  
اعادی کا ایک پلٹا۔

جس میں آپ نے المختار کہا:

”هم انتخاب کے فلسط طریقوں کی صلح  
کرنے کے صحیح اسلامی طریق کا مظاہرہ کیا  
جائے گا۔ اور اس مظاہرہ کا طرف یہ ہو گا۔  
اول۔ ہم لوگوں کو بتائیں گے کہ خود  
ایمان اور ہونا یا پادی ٹھنک پر کھڑا ہوتا  
اسلام کے سراسر مغلات ہے۔“

دووم۔ ہم صالح نمائندے منتخب  
کرنے کے لئے ہر جگہ پیچا میں منعقد کریں گے۔  
جو خدا کو حافظہ ناظر جان کر اس بات کا  
فیصلہ کریں گی کہ ان میں صالح کون ہے؟  
سوم۔ صالح کی یہ مشراط ہوں گے کہ  
کرداری اور اجتماعی حیثیت سے سچا مسلم  
ہو۔ اسلام کے جدید مسائل سے بخوبی آگاہی  
رکھتا ہو اور اسے ہمدرے کی خواص نہ ہو۔  
چہارم۔ منتخب شدہ صالح نمائندوں سے

کی ایک بست بڑی جماعت بھی نہیں۔ اس محال  
منقطعی ناکام ہو جائے گا۔ کیونکہ سو ماٹی اس  
صلاح کے لئے تیار نہیں۔ محمد تعلق اور عالمگیر  
بھی طاقتور بادا۔ پھر شخصی دینداری کے باوجود  
نظام حکومت میں کوئی تغیرہ کر سکے گا میں ارشد  
جیسا باخبر دست مکران نظام حکومت میں نہیں  
صرف اس کی ظاہری شکل میں تبدیلی پیدا کرنا  
چاہتا تھا اور اس میں بھی ناکام نہ ہے۔ یہ اس  
وقت کا حال ہے جبکہ ایک شخص کی نبوت بہت  
پچھ کر سکتی تھی۔“

اممی صالح نمائندے کب کہے ہیں | مندرجہ بالا فہرست  
کی روشنی میں

آپ نے یہ توجیہ اخذ کرتے ہوئے فرمایا:-

”جمہوری حکومت کا اقتدار ان لوگوں  
کے باقہ میں آتا ہے جن کو دینداروں کی پیشی کی  
حاصل ہو۔ وہ لوگوں میں الگ اسلامی فہمیت  
اور اسلامی فکر نہیں، الگ وہ صحیح اسلامی  
کیمیکری کے عاشق نہیں ہیں، الگ وہ اس  
یہ لاؤں عدل اور انسان بے لپکن مصلوں کو  
برداشت کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں جن  
پر اسلامی حکومت جلاٹی جاتی ہے تو ان کے  
دو لوگوں سے کچھی مسلمان قسم کے ادمی منتخب  
ہو گر پارلیمنٹ یا ایمبلی میں تیار ہو سکتے۔ اس  
تمدن کے لوگوں میں اقتدار گئے کے یہ معنی  
ہیں کہ ہم اس مقام پر کھڑے ہیں جس مقام پر  
غیر مسلم حکومت میں تھے۔ بلکہ اس سے بھی بدتر  
مقام“ (”اسلامی حکومت کس طرح قائم ہو سکتی  
ہے“ ص ۱۱)

یہ حقائق بخوبی مودودی صاحب کی زبان سے نکلے ہوئے

**اسکول کی تحریکیں** ہنالے صاریح بھائی ایکٹشن کی تریکی  
میں کامیاب ہوئے اور اپنے قدر  
ادکان کے صاحب، انتدار بننے کی کیا کیا تحریکیں دیکھ رہے  
تھے؟ اس کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ جب یعنی  
انحرافات نے ہاں کی شمولیت کے قیصے پر تنقید کی توجہ  
اسلامی کے "صالح" آرگنائزیشن کے جواب دیا کہ:-  
جب سے جماعت اسلامی نے انتخابات  
میں شرکت کا فیصلہ کیا ہے ان منقول میں  
ایک قسم کی صفت ماقم بچھوٹی ہے جو اسلامی  
معین راستخاب کی بناء پر دل ہی دل میں سلیمانی  
کرنے ہیں کہ ان کو انتخابات میں ایک ووٹ  
کا حاصل ہونا بھی ممکن نہیں۔"

(کوثر یکم، اکتوبر ۱۹۷۵ء)

ایک طرح جو سیرا قدر طبقہ کو یوں چیلنج کیا جانا تھا  
تماردا و مقاصد کو کھیل سمجھو ہو  
یہ انقلاب مر و ممالک کے آئندے  
لنجھتے جامیکے جتنا کہ پھر پھر او گے  
تمارا سے حق نہیں یہ اک جالی بن کے آئندے  
تم انقلاب پر قیادت سے روکے ہو مجھے  
ہم انقلاب پر قیادت میں لا کے پھوٹیں گے  
(فاصد انتخابات فرم ملت)

**پنجابی نظام کا حریم** یہ چیلنج، یہ دعا وی اور یہ  
اعلانات اذ خود پر اپنگنڈا کے  
بترین سلسلے تھے ملک تام سیاسی جماعتوں یا افراد کے  
خلاف جو انتخابات میں حصہ لینے کا ارادہ رکھتے تھے سب سے  
بڑا حجہ صرف یہی استعمال ہو رہا تھا اور وہ یہ پنجابی  
نظام چیلنج اسلامی طریق انتخاب ہے جسے جماعت اسلامی  
پہنچنے کی کوشش کرے گی مگر دوسرا تمام جماعتیں یا افراد  
اویس و افراد کے لامفراز طریق عمل کو اختیار کریں گے پرانچے

دیانتدار اذ طریق عمل اختیار کرنے کا حل  
لیا جائے گا۔ اور انہیں اجازت نہ ہو گی کہ  
وہ الیکشن میں از ندوی ماپنگڈا کر سکیں۔

اس پر وگر احمد کو صلحیت کا دلکش بیانہ پہنانے کے لئے  
یہی کمائیں گے۔

"ہمارے کارکن اس موقع پر تعقیب یا شد

کا بھی مظاہرہ کریں گے۔" (ترجمان القرآن

بهلائی، تحریر شمسہ ۱۹۷۴ء)

مودودی صاحبؒ کی الیکشن بودھنے میں بھی اعلان کیا  
کہ وہ کسی جماعت سے سمجھوتہ یا سودا نہ کسے گا۔ سوائے  
اُن جماعتوں کے جو اس صلحی طریق کارکنے سے مابینہ مرتبا  
ڈال جائیں گے۔

اُن تمام امور کا پر اپنگنڈا جس دینے پہنچانے پر کیا  
گیا وہ اپنی نظر اپ تھا۔ جماعت کے ساتھ رسالت  
رسالت اخبارات اپنی مضامین سے بھروسہ ہوتے تھے۔  
بلکہ اخبار قاصد کا ایک بود انسان کے لئے وقت  
کر دیا گیا تھا جس میں "خلاصہ انشاد" نے انتخابات  
"صالح قیادت کے اوصات" - "انتخابات کے مرقبہ  
طریقے" - "لیکشنا کی قرب کاریاں" - "تبدیلی قیادت  
کے سو اکونی چارہ نہیں" - غیرہ وغیرہ ایسے ولوہ انگریز  
مضامین شائع کئے گئے۔ غرضیک جماعت اسلامی کی پوری  
مشیری اخبارات کے لئے حرکت میں اُرہی تھی اور بظاہر  
یوں معلوم ہوتا تھا کہ ہمارے ملک کی گذشتہ انتخابی  
قریب مکدیوں کا طوفان مودودی صاحب اور انکے  
رفقاں کے ہاتھوں اپنائیں بدل لے گا اور الیکشن کے  
آغاز سے پہلے پہلے ملک کی تربیتی صورتِ حال میں ذبیحت  
انقلاب آ جائے گا۔ اور جس لمحہ الیکشن کی کشی ہنگامے پر  
یہی تو صلحیت اور صالح قیادت پوری شان سے  
بلوہ گر جو عائشی گی۔

لے جماعت اسلامی کی انتخابی جوڑو جلد مٹا

دیکھ کر عوام سمجھے کہ اسلام کے نمائندے آئے ہیں۔  
قرب پسچے تو معلوم ہوا کہ ”وَمَنْ كَيْدَنَامِ“ پر  
دستخط کرنے کی بھم جاری ہے۔ یہ حکیم ختم ہی ہوا تھا کہ  
اسلامی دستور القذاب کے مظاہرے کا وقت آگیا۔  
عوام نے جماعت اسلامی کے امر کاتیار کو وہ پذیراً گام  
اپنے سامنے رکھا اور غیال کیا کہ اب پنجائی نظام سے  
انتخاب کی پادی شروع ہو رہی ہے۔ لگان کو یہ  
دیکھ کر بے حد مایوسی ہوئی کہ پنجائی نظام کو اسلامی نظام  
بنانے والے صلحاء نے یہ کہنا مشروع کر دیا:-

”لوگو! ہم خدا مددوار ہیں ہی کہ  
ذاتی اقتدار کے حصول کے لئے کوشش کیں  
..... ہماں سے دل اقتدار سے خالی  
ہیں، البتہ قوم اگر کہے کہ تم یہ خدمت ملنا غایم  
ہو تو ہم انکار نہ کریں گے۔“

(تجان القرآن ستمبر ص ۲۲)

پھر فیض صدیقی صاحب نے جماعت کی طرف سے یہ  
پیشکش کی:-

”اگر کسی حلقة کے صالحین بالاتفاق  
جماعت اسلامی پر اعتماد کریں اور اسے  
کسی صاحب کارکن کے نامزد کر نیکام طاہر  
کریں تو جماعت بصیرت اور ویانت کے  
لحاظ سے بہترین کارکن فراہم کرنے کی  
کوشش کرے گی۔“ (یعنی)

اسلامی پنجائیت کا تعقاد سے قبل ہی تامز دیکی کی اس  
پیشکش نے معزکہ کفر و اسلام میں اسلام کی نمائندگی کرنے  
والوں کی اصل کیفیت عربیان کوہی اور (قامت دین)  
کی حرکت کے دلائل کے قول و عمل کے اس حقائق کو  
نے عوام کی رہنمای امید دیں کافی دیا۔ ابھی حریت  
اور تائیت کی کیفیتیں طاری تھیں کہ عوام نے دیکھا

اہمیت کو نہایاں کرنے کے لئے جماعت اسلامی بڑے  
شد و مدد سے یہ لکھ رہی تھی:-

”ان دو طریقہ پسے انتخابات کی کامیابی  
پیشکش دراصل اٹھا میں کی کشمکش ہنس بلکہ  
لٹائی خدا پرستی اور رمادہ پیشی کے درمیان  
اسلامی جمودیت اور مغربی جمودیت کے  
درمیان سرطاں دار اور معینہت اور اسلامی  
امولی انتہاد کے درمیان۔ مغربی نسلیت  
اور قرآن و کریم کے درمیان۔ اسلام اور  
غیر اسلام کے درمیان سلاسل ہے۔“

(عزم بعداً ع ۱۳)

بلکہ اس سے بھی کچھ الفاظ میں اس کی طرف سے یہ  
کہا جا رہا تھا:-

”اس کی میکاہ ہی آئندہ انتخابات مسلم  
اور جاہلیت یا صالحیت اور فسق کا ایک  
کھلا گھٹا سرکار ہو گے۔ اس سرکار میں  
فقی کوشکست دینے کے لئے صالحیت اور  
جاہلیت سے اقتدار ملپی کرنے کے لئے  
اسلام کی پوری پوری حمایت دیتا یہ  
کہنا قوم سے دھمکی ہو رہا اسلام سے  
صریح فتنہ دیا ہے۔“ (تجان القرآن  
جلد ۲ ص ۲۶۴)

معزکہ انتخابیں صالحیت کی کاریجی | یہ دو آخری اطاعت  
جماعت اسلامی پنجائی نظام کی کاریجی انتخابات کی طرف  
اگر کو طھیجی۔ زبانوں پر صاریح ”دستور انتخاب کے کلمات  
پڑھتا تھے۔ ہاتھوں سے انتخابی جد و بحد کی کاپیاں  
تقریم کرنے کا کام لیا جا، پا لہا اور ہاتھوں پیشیں باشہ“  
کے انہمار کے لئے ایک خاص قسم کا قبضہ عیاں تھا۔ پر فضا

اصل حقیقت حال معلوم ہے تمہیں بھر مجھے اس پر غور و فکر کرنے کی بجائے اپنے اندازِ قلم کے اصلاح کر دا چاہئے۔ حکیم محمد اشرف صاحب نے تکھاں اپنے کے حلقوں نے مودودی عاصیتی نائندوں کی انتخاب کی تھی مگر اپنے اسے رد کر دیا تھا، لیکن اسکے بعد مکن نعیم صدیقی صاحب نے یہ جواب دیا کہ پیغامِ نعمت نے خود ہمی آپ کو منتخب کیا تھا مگر خود ہمی اس انتخاب کو واپس لے لیا۔ سہر حال یہ بات مجھے میں شیءیں اسی کے مودودی صاحب انتخابی نمائندوں کیوں نہیں کیے۔ اگر بخوبیوں نے آپ کا نام پیش ہی بھی نہیں کیا تو مولانا کی صلاحیت؟ اور اگر پیش ہوا مگر وہ کہا گیا تو آپ نے صالح قیادت کو برروتی کا لانے کے اس سبکے بڑے ذریعے کو کیوں محظوظ دیا ہے؟ آپ کے نقطہ نظر سے حضرت یوسف علیہ ا翁و العزم سینگھر کا مقدس اُسوہ حسنہ بھی ہے)

بھر حال صالح نمائندوں کا اعلان ختم ہے، آپ جماعتِ اسلامی نے پہلیک کے سامنے اپنے نمائندوں کا تعارف کرنا شروع کیا اور اس "اسلامی تحریک" کے ٹھکانے کے حالات کے ساتھ ساتھان کی صلاحیت کو جائزہ (Registers) ثابت کرنے کے لئے دلائیں کیا جو مارکدی۔ مثلاً نمائندہ یونیورسٹی کے متعلق ناظم انتخابات جماعتِ اسلامی نے حلقہ یونیورسٹی کے ووٹوں سے کہا:-

"چونکہ جماعتِ اسلامی نے اپنے فیصلہ کو مستحب قرار دیتے ہوئے منتظر کر دیا ہے۔ لہذا میں امید کرتا ہوں کہ آپ مجھے ..... تائید فراہم کرے گے"

مسلم مرحدی صاحب نے اسکی تائید کرنے ہوئے کہا۔  
"پیدا یقین ہے کہ یہ نمائندہ ایجمنی

کہ جن بخوبیوں کے نام پر صالح قیادت کا سبز راغد کھایا جاوہا تھا ان کی بیوگت بن رہی ہے کہ ہر شرعاً و عدالتی میں اپنی ڈھنکے چڑا دیوں کے اجتماع کو اسلامی بخوبیت کا نام دیکر نمائندے منتخب کے سامنے ہے ہیں۔ مل آئی بات ان کے دلیختے میں ضرور آتی ہے کہ نمائندوں کی زبان پر صفت نامہ کے الفاظ آخوند ممکن بھر جاوی رہتے تھے۔

اس بخار روانی کے بعد جب صالح قیادت کی نوبت آئی تو ان تریں صالح نمائندوں کے علاوہ جیہیں ان بخوبیوں نے منتخب کیا تھا مندرجہ ذیل افراد کو بھی نمائندوں کی لست میں گھسیٹ لیا گی حالانکہ ان کا انتخاب کی باقاعدہ تنظیم بخوبیت نے نہیں کیا تھا۔

- (۱) حکیم محمد اشرف صاحب (بجز الوالہ حلقہ ۳)
  - (۲) محمد سعید صاحب بی۔ ۱۰۷ (مشترکی حلقہ ۱)
  - (۳) مولانا حبی الدین صاحب (لاہور حلقہ ۴)
  - (۴) میال علام علوی صاحب (ڈیرہ نازیجان حلقہ ۲)
  - (۵) حاجی تطب الدین صاحب (مشترکی حلقہ ۱)
- (پھلٹ بخوبیتی نمائندے۔ شائع کردہ ناظم  
نشر و اشتافت)

بیادر ہے ان تمام نمائندوں میں مودودی صاحب کے علاوہ جماعتِ اسلامی کے تمام سربر آفیڈہ حضرات شامل تھے) مولانا مودودی صاحب اس بخوبیتی نظام کے ذریعہ کیوں صالح نمائندے منتخب نہ ہو سکے؟ ایک ناقابل حل سمجھے مسلمان الحروف نے اصل حقیقت معلوم کرنے کے لئے مولانا نعیم صدیقی صاحب میر مادہ نامہ "چراگ راہ"، حکیم محمد اشرف صاحب ایمر جماعتِ اسلامی لاٹپور بکھر خود مولانا مودودی صاحب کی خدمت میں بھی خطوطِ لمحے تھے جن کے جواب میں مولانا مودودی صاحب نے تھوڑی بھی فرمایا تھا کہ مجھے

کا انتخابی رئیسی تولیڈیا۔ پنجاب کی ایک سرے سے لیکر دوسرے سرے تک چھوٹے پڑے بیشتر ملکیتیوں، طبیبوں اور اشتہارات کی بھرمار کردی گئی۔ ان مقدمات اور اشتہارات میں جس انتقال اُنگریز طریق سے پاپیگٹا کیا جاتا تھا اس کا اندازہ صرف ایک پیفت کے دو چار فقروں سے مگر ممکن تھے جو پنجاب میں قریباً ہر علاقوں پر تقسیم کیا گیا اور جس میں کہا گیا۔

”ہمارے لیبر سیفیٹ ایجٹ کے چھرے کے ذریعے اپنا میکر چلا رہے ہیں تین ممال سے عوام اس چھرے کے خلاف برا بر جمع رہے ہیں لیکن یہ حضرات اسے نیام میں لے کی جائے ابھی ابھی تسلیم کی رسان پر آمد زیادہ تیر کر کے لائے ہیں۔ عوام کے شری حقوق کے لئے یہ ایک شدید خطرہ ہے“

سیاسی ہتھیاروں کے ملاجھہ مہمیہ تھکنڈے جس بے دردی سے استعمال کر کے ان کا اندازہ اُن پیوچے شائع شدہ ایک پیفت کی مندرجہ ذیل عیاست لگاتی ہے۔

”اگر آپ دل سے چاہتے ہیں کہ خدا کے پاکباز پیغمبروں کا معقصہ پور ہو تو اپنے شریکہ سلامی پنجابیت کے منتخب نمائندوں کو کامیاب بنانے کی امرقداً جدوجہد کیجئے۔“

### جماعتِ اسلامی کی عیرت کا شکست

اوہ اس کے نمائندوں کی زبردست کوششوں کو دیکھتے ہوئے یہ تصور پھیلتا ہوا تھا کہ یہ ایک صادق نمائندہ بھی ہار جائے گا مگر وہ

بنت شور سنت تھے پہلوی دل بھا  
جو چرا تو اک قطرہ خون نہ بکلا  
جماعتِ اسلامی کی تاریخ کا یہ بایس کس قدر عیرت کا

میں اسلامی طرز فکر سے صوبی کی تعیینی حالت بہتر نہیں کی کوشش کریں گا۔ اور پھر یہ کیوں نہ ہو جیکر یہ شخص چھر برس تک جماعتِ اسلامی صیحی اتفاقی اور ہمہ گیر خروجی کا قائم رہتے ہوئے اپنی انتظامی قابلیت اور ڈیڑھ سال تک مولانا سید ابوالعلیٰ مودودی کے ساتھ ...

... ثبوت دیا۔“ (عزم نکم مارچ ۱۹۵۴ء)

ایمی نوران میں مجلسِ ملک مرکزی پانچاہیت علاقہ نیویورکی لاہور کی طرف سے نمائندہ یونیورسٹی کے لئے یہ مصیبہِ علم پیش کیا گیا کہ:-

”مولانا مودودی اور مولانا امین اُخٹا اصلاحی سے قرآن اور حدیث کا علم میان جیں میں حاصل کیا۔“

غرضیکہ اسی انداز میں تمام امیدواروں کے تعارف پیش کئے جائیں ہے تھے کہ یکدم ہنگامہ انتخاب کا بغل ہوا۔ اور وہ منتظر ”سپاہی“ جسیں اسلامی پنجابیوں نے سرکر سحق دبا طلب کئے تھے تیار کر لکھا تھا فوڈ میدان انتخاب میں آگئے اور مددوٹے چند کے سواب اپنے معاہدوں اور جماعتِ اسلامی کی انتظامی تعیینات کو بغل ہیز کر دوسرے امیدواروں کی طرح پاپیگٹا کرنے میں مصروف ہو گئے اور لیلاستے اقتدار سے ہمکار ہونے کی آزادی میں سیاسی جیلہ سازیوں کا قریباً وہی مظاہرہ شروع کر دیا جو ویچے افراد یا جماعتیں انتخاب میں کامیاب ہونے کے لئے کر رہی تھیں۔ یہ پارٹ اس انداز سے ادا کیا گیا کہ اس کے اندر خود صاحبِ حق بھی امداد پذیر ہو گئی۔ یہ تو جا بناز سپاہیوں کی حالت تھی مگر جماعتِ اسلامی دوسری طرف جس طریق پاپیگٹا کو اپنے حریفوں کے خلاف مشتعل کرنے اور اپنے امیدواروں کو دوڑ دلانے کیلئے ذور آزمائی کر رہی تھی اس نے تو ٹیکا کے سیاسی پاپیگٹا

ہیں۔" (درہ نداد مجلس شوریٰ ۲۴ اگسٹ ۱۹۷۵ء)  
شائع کردہ مکتبہ مرکزی جماعت اسلامی پاکستان  
**مودودی احمد اصل روپ میں** اکابر جماعت اسلامی  
انیکشن نے پاکستان کے عوام کو بہت کر دیا ہے۔ مگر بات  
تو یہ ہے کہ انتخابی عوام کی حالت کو ہی نہیں خود جماعت  
اسلامی کو بھی بے نقاب کر دیا ہے۔ افادہ ان تمام ہر گروہوں  
اور علیحدہ کارکن افرادیوں سے برحقیقت ایکھل کر سامنے آگئی  
ہے کہ جناب مودودی صاحب علم و فضل کے تمام طریقوں  
کو پس پشت ڈال کر بھاگ چلے جائے ہیں اور صارع قیادت  
کے نام سے سیاست و اقتدار کی منزیلیں طے کرنے میں  
مصروف ہیں۔

ان واضح حقائق کی موجودگی میں جماعت اسلامی  
کے قافلوں کی خوش فہمی ملاحظہ ہو کر وہ جناب مودودی ہنا  
کو اپنا امیر بنانے جوئے یہ بھروسہ ہے کہ ہم اسی راہ پر جل  
رسکھیں ہیں پر جلانے کے لئے تمام انبیاء عليهما السلام اور  
خصوصاً رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم دنیا میں تشریف لائے۔  
اور ہم کے گمشد نقوش حضرت مجدد الف ثانی حضرت  
شہزادی اللہ اور حضرت سیدنا حسن صاحب بریلوی ہی بیسے  
بزرگوں نے اپنی ذاتی قوت و بصیرت سے نہیں بلکہ صرف  
خدا کے العالم سے ہندوستان میں قائم فرمائے تھے۔ ہم  
سالا بکار والی سے نہیں خود بکار والی سے کہتے ہیں کہ قدا  
کے آپ "نظام باطل" کے موجودہ وضع اور عالمگیر  
اقدار اور تسلط کو دیکھیں۔ مودودی صاحب کے گذشتے  
حفاظتی سامانوں کی بربادی کو ملاحظہ فرمائیں اور پھر ہنسنے  
دل سے سوچیں کہ کیا ہنی دہنائی کے بغیر مودودی  
صاحب ہی سے لاکھوں انسان بھی ان بڑھتے ہوئے  
لئے تقریبی یوں لانا مسعود عالم صاحب ندوی بر جماعت جماعت  
اسلامی کرآچی۔ کو ۲۵ اگسٹ ۱۹۷۵ء

ہے کہ انتخاب کا سیاسی ڈرامہ جماعت اسلامی کو  
سو فیصدی تاکامی کا پیام دیکھنے ہو گی۔ چار سال کی  
مسلسل کو ششیں بیکار ہو گیں اور جماعت اسلامی کو  
باقاعدہ پنجا سوں کا ہر ایک نائب نہیں خوبی طرح تاکام ہوا۔  
لاکھوں روپے بھی ہتھیار ہوتے۔ قیمتی اوقات بھی رائکاں  
لگتے۔ اور سب سے بڑھ کر وہ قوم جس کی تربیت کا بہانہ  
کہ اس قدر طوفان بیا کیا گیا تھا قرارداد مقاصد ملعون  
صارع پنجا سوں میں صلن اٹھاتے اور صارع نمائندوں کے  
حق میں ووٹ ڈالنے کے بعد بھی ولیمی کی ہر سی دہی بلکہ  
اکابرین جماعت اسلامی کا انیکشن نے یہ محسوس کر دیا  
کہ وہ اس سے پیشتر قوم کی اخلاقی اور سیاسی عالت کا  
غلط اندازہ لگاتے ہے، میں اپنی اعتراض کر جاؤں۔

"انیکشن نے ہماری قومی امنانی اور

سیاسی حالت کو بھی بے نقاب کر دیا ہے  
اوہ پوری قوم کو یا سلسلی بہت کر کے سامنے  
لاکر رکھ دیا ہے کہ اس قوم میں یہ گندگیاں  
یہ کمزوریاں یہ بیلائیں اور یہ بیماریاں موجود  
ہیں" (کو ۳۲ اگسٹ ۱۹۷۵ء)

ایں اپنے گھر کی حالت بھی معلوم ہو گئی اور انہیں  
کہنا پڑتا ہے۔

"جو جماعت اقامت دین کی عدالت  
کے لئے بھی ہو جیسی کہ جماعت اسلامی ہے  
اُس کے ارکان میں جس درجہ کا نظم و ضبط  
اور تنی داخالیت ہونا جا ہے یہ وہ بہت  
اُوکان میں موجود ہیں ..... یہ کمزوری  
شدت کے ساتھ قابلِ اصلاح ہے۔ اُٹا  
امرا در تعاون کی کمی صاف ٹوپی نیزی کھتی  
ہے کہ ہم اپنے مقصد کی بجائے اپنے ملکیں  
کے مقصد کی خدمت بجا لائے ہے

متعین کچھ لکھنے سے پہلے تیری بتا دینا ضروری ہے۔ کہ مودودی صاحب کا نظریہ جہاد دراصل دو مفہومات دو خلاف خیالات کا جو وعہ ہے۔ جنہوں نے ۱۹۳۹ء میں ایک نئے مکتب خیال کو جنم دیا ہے۔ لہذا مناسب ہو گا کہ ہم رہے تسلیم اپنی عقائد سے تعارف کروائیں جو آگے اور پرانی کی طرح باہم متفاہد ہونے کے باوجود ایک نئے عوامی تکالیف کے داشت میں جاگزئیں رہے اور اس نقطہ نظر سے ہو جو دلخت ہے کہ یہ دونوں صحیح ہیں اور قرآن مجید ان دونوں کی تائید کرتا ہے۔

**جماعت پیغمبر کے مسلک کی ترجیمانی** | ان میں سے پہلا جماعت احمدیہ کے مسلک کی ترجیمانی | نظریہ وہ ہے جسے مودودی صاحب نے اپنی تصنیف انجام دی اسلام کے ابتدائی اور آخری صفحات میں پیش فرمایا ہے اور جو جماعت احمدیہ کے اس مسلک کی پیوں یوری ترجیمانی کرتا ہے کہ اسلام نے مسلمانوں کو مدعا نفعانہ جنگ کی اجازت دی ہے۔ سیاسی اقتدار اور بارہان زیالیسی کے تصورات اس کے نظام سیاست میں داخل ہی ہیں اور حباب مودودی صاحب نے انجام دی اسلام کے ابتدائی حصے میں اسی نظریہ کی تائید کے لئے قرآن مجید کی وہ تمام آیات درج کی ہیں جن میں جنگ کا خواہ کر پایا جاتا ہے مثلاً۔  
 (۱) اذن للذين يقاتلون بالهم ظلموا (بقرہ ۴۰)  
 (۲) الا ان فعلوه نکن فتنة في الارض (انفال ۶)  
 (۳) وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم  
 (بقرہ ۴۷)

- (۴) واقتلوهم حيث تفتتموهم (بقرہ ۴۷)
- (۵) وقاتلوا هو حق لا تكون فتنة ॥
- (۶) ويسدد را عن سبیل الله (انفال ۶)
- (۷) وقاتلوا الذين لا يؤمنون بالله (توہف)
- (۸) فشرد بهم من خلقهم (انفال ۷)

طوقانوں کا اونٹ پلٹ سکتے ہیں؟

## مودودی صاحب کا نظریہ جہاد

حضرت قاریین اور علماء صفحات میں ناقابل تردید خطاں کی روشنی میں ثابت کیا جا پکا ہے کہ مودودی صاحب دراصل احادیث کے نقائل ہیں اور ان کی تحریک کے نقش دلتا حضرت مسیح موعود علیہ السلام کے مرہون ملت یعنی پیارے رکھنا اذیں ضروری ہے کہ مودودی صاحب کی تحریک کے خدوخال مکانتوارہ کرنے کے لئے تصویر کے درمرے رُخ کو بھی دیکھا جائے جہاں مودودی صاحب نے حضرت مسیح موعود علیہ السلام کے نظر پر مکمل و سیع استفادہ کیا ہے وہاں اس میں بھی کوئی شبہ نہیں کہ اس استفادہ کے ساتھ اپنے اسلام اور قرآن کے نام کے ساتھ چند ایسے غیر اسلامی امور کا امتراءج بھی کر دیا ہے جن سے مودودی صاحب کی تحریک پا ملک جو یہ مشکل اختیار کر لی ہے۔ اور عوام کے لئے یہ تھہڑا بہت مشکل ہو گیا ہے کہ مودودی صاحب کی تحریک حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام ہی کے افکار اور خیالات کا نکس ہے۔ یہ احمد اصولی تینیت دے ہیں۔

**اول۔** - نظریہ جہاد۔

**دوسرہ۔** - مودودی کا تصور۔

ہم ذیل میں اتحادِ میاجمعت کے مختلف تاریخی کی خدمات میں کچھ عرض کرنا چاہتے ہیں۔

**نظریہ جہاد** | مودودی صاحب آج تک اسلام کے نظام جہاد کی کیا تعبیر کرتے ہیں؟ اس کے محکمات کیا ہیں، اس کے دلائل کیا ہیں؟ قرآن تائیخ اور واقعات کی دنیا میں ان دلائل کی کیا قیمت ہے؟ ہم چاہتے ہیں کہ ان تمام اموریں ایک اجمانی ریشنی ڈالیں۔ مگر مودودی صاحب کے موجودہ نظریہ جہاد کے

تعلیٰ صرور ہے ॥ (ص ۳۷)

ایک ہی سانس میں اسلام و قرآن کے نام پر دو مختلف نظریات ہے عوامیان کن ہیں۔ مگر اس سے بھی ذیادہ ہیرت کیا ہے کہ مولوی دعا سب جمال مدعا جنگ کے ستعلق قرآن مجید کی آیات سے سخنناہ طکرائے ہوئے کہ میاب نظر آتے ہیں دعا بڑا دفعہ کو شکوہ کے باوجود اپ کو قرآن سے کوئی ایک بھی ایسا ہے ایسیں مل سکتی تو اس خیال کی ترویج کرے کہ بنود تیموریہ اور نظام قائم کو دینا ہوا ہے۔ اس بی دست دیانتی کے عالم میں حق و انصاف کا تھنا تھا کہ مولانا مصلحہ زنجگ کی بعد یہ اصطلاح کو صرف اپنی طرف منسوب کر لے اور دعا موش ہو جاتے۔ مگر سکدی کی انتہی کہ مولانا نے قرآن کو دینا مخالف پاکر یا تروید ہے۔ اپنی آیات کو مصلحہ زنجگ کی لشی میں شامل کر لیا ہے جو اس سے قبل اپنے نعما جنگ کی کائیڈ میں پیش فرمائے تھے اور یا یہ حضور تبرک کے طور پر چند ایسا آیات نقل کر دی ہیں جو ان کی عمار ساز اصطلاح نکل جنگ کے ماحول سے دُور ہا تعلق نہیں رکھتیں۔

وہ آیات جنہیں جیاب مودودی دعا جب نہ اپنے خیالات کے تابع کرنے میں پوشہ پوسے نشود سے کام لیا ہے تدویہ قابل ہیں ہے۔

(۱) کفتم خیر امّة اخر جدت للناس من تأهرون  
بالمعرفة و تنهون عن المتكبر الْمُنَاهِعُ

(۲) وجعلتكم امة و سنتاً (بقرہ ۴)

(۳) وجاهدوا في رفِّ اللهِ حقَّ جهادٍ (ج ۱۰)

(۴) ادعوا الى صييل ربک بالحكمة والمحققة  
الحسنة (ج ۶)

(۵) و لا تغشا نوراً اهلي الكتاب الا بما يحق

(عنکبوت ۶)

(۶) فقولوا لَهُ قُولُكَ لَيْتَنَا (طہ ۶۷)

(۹) برادة من الله و رسوله (توبہ ۱)

(۱۰) فاقتلووا المشركين حيث وجدتمهم (۱۱)

فقاتلوا ائمّة الحکمر (۱۲)

جاهد الکفار والمنافقين (توبہ ۲)

(۱۳) ائمّا حِزَابُ الدّيْنِ يَحْارِبُونَ اللّٰهَ (باءۃ ۵)

(۱۴) وَمَا لَكُمْ لَا تَقْاتِلُونَ (ناد ۱)

(۱۵) وَإِنْ أَسْتَصْرُوكُمْ فِي الدّيْنِ (الفاطمی ۱)

عندہ بھی یہ آیات سے مودودی صاحبؒ کے مذاہعہ جنگ کا استنباط فرمایا ہے جس سے یہ بات مذکور و مذکون کی طرح کھل جاتی ہے کہ قرآن مجید کی جامعات پاکی کا ردادر انسین اور کم از کم قرآن مجید کی ان آیات میں سے کسی یہی آیت سے بھی اس نظریت کی تائید نہیں ہوتی۔ **دوسرانظریہ** مگر یہ غیر معمولی بات ہے کہ مودودی صاحبؒ کے **دوسرانظریہ** نے ابتدائی آیات میں تو اس حقیقت کا اعتراف کیا ہے مگر دیوان میان میں اپنی طرف سے مصلحہ زنجگ کے نام سے ایک دوسرانظریہ بھی ایجاد کر دیا ہے۔ مصلحہ زنجگ مودودی صاحبؒ کے الفاظ میں یہ ہے:-

”اسلام نے یہی کے استیصال اور بدکاری

کے درفع و انسداد کے شے یہ کام کی تحریر

بتلائی کو منظم جادسے اور اگر صرورت

پڑے تو جنگ و قتال کے ذریبہ سے ایسی

تمام حکومتوں کو مٹا دیا جائے اور ان کی

جنگ خادلانہ و مخففانہ نظام حکومت قائم

کیا جائے“ (الحمدلی اللہ علیہ السلام ص ۹)

”اسلام کی اشاعت میں تبلیغ

اور توارد دنوں کا حصہ ہے یہی طرح

پر تحریر کے قیام میں ہوتا ہے۔ تبلیغ کا کام

تحریری ہے اور توارد کا کام تبلیغی ہے۔

”اسلام کی اشاعت کا توارد سے ایک

## خطبیم ارشان سلطنتوں کے تختہ اُنٹ

و میتے ۲۱ (الحمدلله لیل الاسلام ص ۱۱)

خطبکشیدہ الفاظ فتن تاریخ سازی کا بصریں شاہکا  
ہیں جسے عود و دی صاحبیتِ مصلحانہ جنگ کے جواز کے لئے  
اذخیر تیار کیا ہے۔ اور بھائی شاہکار آپ کی "مصلحانہ جنگ"  
کی اصل تیاری ہے جس پر آپ نے اپنے جدید محل کی پیدائی  
حکایت قائم کی ہے۔ یہ تیار تاریخ کی روشی میں کیا ہے  
دیکھی ہے؟ اس کے متقولوں اجتنہ بحث کریں گے اس مدد  
بھی صرف بتانا چاہتے ہیں کہ مسعودی مذاہبی کیا ہے میں  
مصلحانہ جنگ کیا چیز ہے؟ اعداد اس کے لئے آپ کی  
حلائیں پیش کرتے ہیں؟

### مصلحانہ جنگ کے ساتھ چار عقائد

یہ پیش تعریف کہتا لازم ہے کہ آپ اپنے اس تخفیدے کے  
ساتھ مدد بھڑکیں چار عقائد کو بھی شامل کئے ہوئے  
تھے:-

اول:- آپ کے زندگی تحریک اسلامی روایتی اشتراکی  
یادی کی طرح ایک اقلایی تحریک تھی۔ آپ  
کا کرتے تھے:- "عوامیہا خوابیاں حد سے  
بڑھ جاتی ہیں جوہاں لوگ ہیرو و مغل، کاہاں ہاتھ  
سے کھو یجھتے ہیں اور بیوگٹے ہوئے حالات کو  
ستکلیت ان کو یجھتی ہے وہ انسیں انسی مدت  
بھی تھی دیتے کہ لختے دل سے خود و نکر کے  
اصلاح کی کوشش کریں۔ اسلئے ایسے عادات میں  
عام طور پر اصلاحی تحریکات کی کھانے اقلایی  
تحریکات کا ذرور ہوتا ہے..... یہ سب کچھ  
اسے لگایا گیا ہے کہ اس وقت ہندستانی مسلمانوں  
کو یہی ایک اقلایی بھرائی کے بُسے تاریخ ظاہر  
ہونے سے پہلے چاہتے ہیں کہ ہم امت اپنا ہدف

یہ وہ آیات ہیں جن کو مولا تاریخ مصلحانہ "جنگ کی  
نہ کر دیا ہے۔ حالانکہ کوئی معمولی پڑھا لکھا انسان بھی  
یہ تجویز اخذ نہیں کر سکتا کہ امر بالمعروف نہیں من المثلک،  
 jihad فی اشد الحکمت، ابو عطاء حسنہ، حق اور قولِ نبی  
کے الفاظ میں دُنیا کو نہ و تکمیر زینیں رکھنے کا حکم دیا گیا  
ہے۔ مگر مولا نا اپنے ذوقِ قلم سے یہ استدلال فرمائے  
ہیں کہ مسلمان کو چاہا ہے کہ بنو رشیم رشیم عادلات نظام قائم  
کر دے۔

اسی پر اکتفا در کر کے اپنے علم تاریخ پر بھی ہاتھ  
صاف کیا۔ چنانچہ فرماتے ہیں:-

"نظام ہمسایہ ممالک پر نظام بادشاہ  
اوہ بار امراء سلطنت ہیں۔ عمل انصاف،  
قابلین کوئی پہنچ نہیں۔ بادشاہوں اور ممالک  
کی پشم و بروکے اشادوں پر لوگوں کے  
حکومت پام ہوتے ہیں۔ معزوم ایشی ایں۔  
.... انسانی برادری کو اس قابل حالات  
میں بدلنا دیکھ کر وہ مرغ روشن جماعت کر جائے  
ہو گئے۔ پہنچے اس نے وعظ و تذکرہ سے کام  
لیا۔ کسری مجم، تیصد و مم، معتوقیں مضر کو  
دوست دی کہ مسلمان کے عاقلوں مدل د  
خو پستی کو، قشید اورے یہی دھون تے  
اور دھوت کو دکھر دیا تو پھر معاشریہ کیا کہ  
حکومت و فرمادوائی کی مسئلہ  
و ان لوگوں کے لئے حالی کو دیں  
ج، اس کے اہل نہیں۔ مگر جب اس  
عقلائے کو بھی دکھر دیا گیا اور  
اس کے جواب میں تلو اپیش  
کی گئی تو مٹھی بھر انسانوں کی اس  
بے سروسامان جماعت بیکفت

مولانا محمود الحسن مداحب کے بڑھنے والی شاگرد تھے ماسکو سے اسلام کا اشتراکی ایڈیشن تیار کر کے ترکی افغانستان اور دیگر ممالک اسلامیہ میں سے ہوتے ہوئے پھر بنی سال کے بعد ہر رارچ شکلدار کو ہندوستان میں وارد ہوئے۔ مولوی صاحب کی آمد پر تمام اسلامی اداروں نے شاذار استقبال کیا۔ ایڈریس پڑھنے کے بعد ان سے توقع کیلئے کاپ ایک بزرگ اور عالم ہونے کی تیشیت نیسل الدین کو اسلام کے تعلیمی تقاضوں سے آگاہی بخشیں گے۔ لگر ان کی جیستہ کوئی انتہا رکھ رہی بجب مولانا نے آتے ہی اشتراکیت کی طرح اسلام کو بھی ایک العلایی مذہب قرار دیکر ان خیالات کی اشاعت شروع کر دی۔

عاصم طور پر کہا جاتا ہے کہیں اکرم صدیق  
علیہ وسلم کی بیگنی مانعاء نہیں جارح احادیث  
بھیں۔ عیسائی مسلمین (عَلِیٰ مُسْلِمُوْنَ هُنَّا) یہ پاپیگیر فاکرستہ رہتے ہیں کہ اسلام و حیان  
و ہر بھی ہے جس پر تسلی و غارت اور تحوزہ زیادی  
کے سوا کچھ نہیں۔ اس قسم کے پاپیگینڈا سے  
ہزار ہر کو مسلمان ملدار نے ایسیوں صدیک کے  
درست سے یہ نظریہ پیش کرنا شروع کر۔ یا کہ  
اسلام کی بیگنی میثہ مانعاء رہی ہیں اس نے  
بکھری جارح احادیث جملہ نہیں کیا۔ لگر وہ حقیقت یہ  
رفیق عذرداری سے بڑھ کر نہیں۔ رسالہ یہ  
ہے کہ اسلام یہ جنگ جائز ہے یا نہیں؟  
اگر اسلام جنگ کو جائز قرار دیتا ہے تو اسکے  
بعد تو یہ افسوسنگ کے اختیار نہیں پر موقوف  
ہے کہ وہ خود اگے بڑھ کر ہجکرے یا غیرم  
کے ہجکے کی مدافعت کرے۔ ظاہر ہے کہ اسکا  
قرآن کے نصیلے سے کوئی تعلق نہیں ہے (وَلَئِنْ يَمْهُدْ  
دستور انقلاب از عبید اللہ سندھی باہر دوم حصہ)

انقلاب پسند دو نوں بجا عشوں کو غور درفت کر کے  
دھوت دیں۔ (تمہان القرآن جواہی ۱۹۳۷ء)  
بحوالہ تحقیقات ص ۱۹۱)

**دوم:-** اپ بیعنی رکھتے تھے۔ "اسلام قدیمی حکومت  
کا دشمن ہے۔ وہ ہر قوم کے اس حق کو تسلیم کرتا  
ہے کہ وہ اپنے اسوال کی اصلاح خود کر سے مبو  
جہ کسی قوم کے اعمال بخ طبائیں، ان کی اخلاقی  
حالت خراب ہو جائے تو اسلام کے نزدیک اس  
قوم کو حکومت خود اختیاری کا حق باقی نہیں رہتا  
اد دوسرے لوگوں کو جو اسکے مقابلہ میں اسلحہ ہوں  
اس پر حکومت کرنے کا حق حاصل ہو جاتا ہے۔"

(الجهاد فی الاسلام ص ۱۱۱)

**سوم:-** اپ اسلام کی جنگوں کو مانعاء اور مصلحت  
دو حصوں میں تقسیم فرمایا کرتے تھے۔

**چہارم:-** اپ ائمہ تھوڑی دلسلی کے ارشاد  
لائیں تو نہیں اقصاد العذر فریض کے مطابق دشمن سے  
لڑائی کی تھا کونا جائز سمجھتے تھے۔ (الجهاد فی الاسلام ص ۱۱۲)

**خامس:-** یہ کتاب مودودی صاحب ابتداء میں مانع  
اور مصلحانہ جنگ کے عقیدہ کے ساتھ ان جارنوں  
حقائق پر بھی جسے ہوئے تھے۔ اور کسی کو وہم و گمان  
بھی نہ تھا کہ مودودی صاحب مصلحانہ جنگ کے اس نظریہ  
میں کوئی ترمیم فرمائیں گے مگر نظریاتی دنیا کا یہ انقلاب  
کس قدر بحیرہ ہے کہ اپ نے ان ابترائی انکار و  
خیالات میں پیدا تبدیلی کر لی۔ یہ تبدیلی کیا تھی؟  
اور اس کے محکمات کیا تھے؟ اس کی تفصیل ذیل  
کے الفاظ سے معلوم ہوگی۔

**مولانا عبد العزیز صدھی کی آمد** | ان خیالات میں  
تو بدیلی کا محکم یہ  
ہوا کہ مولوی عبداللہ صاحب سندھی جو شیخ المسند

تابلی داد ہے کہ لگے معدود تر کرنے کے  
حصہ رکھتا ہم جنگ یا جمل کیا جائیں۔“

(۲) مسوم کو ایک انقلابی نظریہ مانتے ہوئے کہا۔

”در، حصل اسلام ایک انقلابی نظریہ  
مسک ہے جو تمام دنیا کے اجتماعی نظم  
(Social Order) کو بدل کر  
اپنے نظریہ و مسک کے مطابق تغیر کرنا  
چاہتا ہے اور مسلمان اس میں الگ قومی  
انقلابی جماعت کا نام ہے جسے اسلام پسند  
مطابق انقلابی پروگرام کو عمل میں لانے  
کے لئے انخوکرتا ہے۔“

(۳) پہلا بہ کہا کہ اس تھے کہ اسلام کی رو سے ایک  
ملک کا جو اقتدار صرف اس وقت دوسرے صالحین کے  
نام منتقل ہوتا ہے جبکہ ملک کی اخلاقی حالت بگرد چکھو  
اور ان کا پرہیز حال کو فڑھتا ہو۔ مگر اب آپ کا درس  
یہ تھا کہ یہ

”اسلام ان کے اس حق کو تسلیم کرنے سے  
انکار کرتا ہے کہ ایسے کسی طریقے پر حکومت کے  
نظام چلا کریں جو اسلام کی نکاحی فارسی ہے۔“  
(۴) مخالفہ جنگ کو سرسے سے مقتطع کر دیتے ہوئے  
صلوات

”جنگ کی جو تقسیم جارحانہ اور مدعاہدات  
معظموں میں کی گئی ہے اس کا سرے سے  
اسلامی جمادی اطلاق ہی شکر آتا۔....  
.... اسلامی پیغمبر ایک وقت جارحانہ

بھجوئے اور مدعاہدات بھی۔“

(۵) اس سے قبل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ  
حدیث تباہ پر ہتھی کہ مسلمانوں جنگ کی تباہ کرو۔  
مگر اب آپ نے مسلمان کو خدا کی فوجدار کا خطاب دیکھا۔

کسری اور قصری کے ساتھ اسلامی جنگوں کی تبیر  
کی ۔۔۔

”اس انقلابی تحریک کے پیشینہ کا علاقہ حل  
میں عرب نہیں ہے۔ وہ قریبی کے علاقہ  
وشنی اور جنگ کی تحریک نہیں ہے بلکہ انقلاب  
اس علاستے کے لئے ہے جو مغربی مشرق اور  
مغرب میں واقع ہے۔ یعنی دو صل کسری  
ایران اور قصر دم کو قرآن کے قانون  
کے ماختہ لا کہ اس تحریک کو تمام دنیا میں  
پھیلانا ہے ..... انسانیت صرف عدم  
تشدد یا سلسلت سے بھی ترقی میں کریں۔  
ہمیشہ انقلاب سے بڑھتی ہے۔ جس کیلئے تشدد  
اور عدم تشدد و نور و نرمی ہیں۔“

**مصلحتہ جنگ کے عقیدہ میں** یہ وہ خیالات تھے  
**جن کی اشاعت** جو کہ اسی میں  
**خواہاں عبید اللہ**۔

سدھی نے آئے ہی باری کوئی بھی۔ مولانا کو آمد پر اپنی  
مشکل ایک بادداہ ہی گزشت ہوئی گے کہ مودودی صاحب  
نے میں ۱۹۴۹ء میں جہاد فی سیل اش کے عنوان سے  
لیکے قصیل افسوسون لکھا تھا۔ تیر میں آپ نے اسلام کی دافعت  
جنگ کے پسلو سے تھوڑی اختیار کیا۔ مصلحاء جنگ کا تکلیف یہ  
ترسم کریں اور مولانا بیوی اشنا صاحب سندھی کے خیالات  
کے لیکے ایک جنگ کی میڈی و دی تیڈ کے تبلیغ کا حق تھا  
کو وہی۔ چنانچہ آپ نے مولوی عبید اللہ صاحب سندھی  
کے خیالات کی اتفاقی لفظاً ترجیحی کر کر ہوئے تھا۔

(۶) ان کی رحمانیت (سلام) حادث قابل داد  
ہے کہ تھوڑے ہماری تصویر و تصور بھی  
اور اتنی بُری بنائی کہ خداوند کی تصویر یہ ہے  
یعنی پھرپٹ گئی۔ اور ہماری سادہ لوگی

## سلطنت حنفیہ تسامہ بخود کردا ہے اور

صلح کے بعد حضرت ابو عبیرہ رضی اللہ عنہ پاکستان کے پیشہ ہوئے تھا تھوڑے روم اور بوران دو نوں کی خیر اسلامی حکومت پر عمل کیا اور پھر حضرت شریعتی الشروط نے اسی حکومت کو کامیابی کے آخری مراثی ملک پہنچا دیا۔ (جہادی سبیل احمد صفت)

قارئین اگر آپ نے بیان کے ماتھے وہ بیان پڑھیں جو ہم نے الجماالت اسلام کے صفات سے فصل کر کے ڈپر درج کیا تھا تو آپ ان میں ایک خوفناک تضاد حسوس کریں گے۔

پہلے بیان سے ہلا ہر ہوتا ہے کہ قصر و کسری اور دیگر خیر اسلامی ممالک کو اس سے پہلے اسلام کی دعوت دی گئی۔ اور جب ان کی طرف سے یہ دعوت رد کر دی گئی تو پھر یہ سلطنتیہ کیا گیا کہ وہ ان لئے کوئی نہ اقتدار سوتے۔ یہ بجا کے اہل ہوں۔ (یہ نہیں کہ حضرت مسلمانوں کو سونپ دیں) اسی لمح پہلا بیان یہ بتاتا ہے کہ اسلام کی دعوت کے مقابلے پر جب انہوں نے تکواز بیش کی تو مسلمانوں نے تکواز کا جواب نکالا رے بیش کی اور انکی حکومت پر قبضہ کر کے پاک اور شدہ انسانوں کو ازا دی جئی۔ لیکن اس کے بعد مکن دوسرے بیان میں ان تمام ہاتھوں کو نظر انداز کرتے ہوئے حضرت ایک یہ بات کہی گئی ہے کہ روم و ایران کی حکومتوں کو صرف اسلام کی دعوت دی گئی تھی اور اس بات کا انتظار کے بغیر کہ اس دعوت کا کیا جواب ملتا ہے حضرت ابو عبیرہ اور حضرت عمرؓ کی فوجوں نے تیکنی ہوتی تواریخوں سے اُن سب کو تسلیم کر کے قبضہ کریا تھا۔ اور قبضہ کی اصل وجہ انسانیت کی پامالی تھی بلکہ صرف اور صرف یہ وجہ تھی کہ

”بِخَيْرٍ تَبَرَّعَ كَفُوئِيَ الْقُرْآنِ“  
اور مبشرین (مہمندانہ مدد) کی جماعت نہیں بلکہ خدا تعالیٰ فوج حادثوں کی جماعت ہے ..... لہذا اس پامالی کے لئے حکومت کے اقتدار پر قبضہ کئے بغیر کوئی چارہ نہیں ہے۔

(ترجمان القرآن نسی ۱۹۲۹ء)

یہ وہ تحریت اُنگریز تحریرات تھے جو حدود دی عصا کے لذتستہ انکار و غیلات میں مولاً عبد العزیز صاحب سندھی کی امدادی بیانیں بخوبی کرنے کے لئے غیلات اب ان کے اصل نظریہ جنادتا سرمایہ ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ جناب مودودی صاحب نے اب اسلام کے مذاہا پر ہم کو خیر یا نکار کر دیا ہے۔ اور اسلام کو یعنی اپنے نظام سیاست میں اشتراکیت کی صفت میں لا چکر طاہی کرے۔

لذتستہ تاریخی بیان میں تغیر نے صلحانہ جنگ میں تسلیم کرنے کے بعد جو تاریخی اختیار کیا اس کے لئے آپ نے کوئی نئی قرآنی دلیل نہیں دی بلکہ مصلحانہ جنگ والی آیات تیر کار کر دی ہیں۔ البتہ آپ نے اپنے لذتستہ تاریخی بیان میں بخوبی تغیر کیا ہے وہ دیکھنے کے لئے ہے۔ تائیپ فرمانے ہیں ...

”عَوَدَ حَمَادَةَ سَكُونَ يَارَثِيَ سَبِيلَهُ بُونَى  
نهیں سب سے پہلے اس کو اسلامی حکومت کے زیر نگہیں کیا گیا جس کے بعد مذکول امداد افسوس علیہ مسلم نے اطراف کے ممالک کو اپنے مملک کی طرف دعوت دی مگر اس کا انتظار کیا گیا اور دعوت مذکول کے جاتی ہے یا نہیں بلکہ قوت حاصل کر لیتھی بھی

کے قائم کرنے کی اجازت مجانب اللہ  
لی گئی ہے۔ ” (جاءیج سیل بحر التحقیق الجناد  
مصطفیٰ عظیم یار جنگ)

”اپنی عربی ایک ہاتھ میں قرآن اور دوسرے  
ہاتھ میں تواریخ میکر سستے ہوئے شروع کے شعرا  
اور تباہ و بہادر شدہ خاندانوں کی بیجیں پھاڑ کے  
درمیان اپنے دین کی اشاعت کی۔“ (میرزا جبریں  
بخاری کتاب Critical Exposition of the Popular Jihad

کس قدر در دنیگیر ہے پر نظردار کہ مودودی حقیقتِ اسلام  
کی صافوت کرنے کی بجائے خلافین اسلام کے قدم غصبوگر ہے  
ہیں۔ بلکہ انہیں اسلام کے خلاف اسلکم فراہم کر رہے ہیں اور  
یہ سب کچھ اسلئے کیا جا رہا ہے کہ کسی طرح آپ کے نظر پر جما  
کی تائید ہو رکھے۔ اور روم و ایران کی بٹکنوں کے متعلق  
آپ تاریخی طور پر یوچیک کہ رہے ہیں وہ درست تسلیم کر لیا  
جاتا۔ حالانکہ روم اور ایران کی حکومتوں پر سلانوں کے  
حصار عاد اقدامات کا دعویٰ صحیح اور معبر تو ارتخی کی دو شنا  
میں کسی طرح ثابت نہیں کیا جا سکتا۔

رومی چنگیں سایر کی روشنی میں [ہم سے پہنچ رومی  
جنگوں کو لیتے ہیں۔]

تاریخ اسلام اس بات پر شاہد ہے کہ سلطنت روم کے  
ساٹھ مسلمانوں کا سب سے پہلا تصادم غزوہ موتک کے موقع  
پر ہوا۔ اور یہ کسی طرح ثابت نہیں ہو سکتا کہ اس تصادم  
کی وجہ یہ تھی کہ مسلم پارٹی اپنی طاقت کے لئے مخمور  
ہوئے کے بعد رومی حکومت کے تختہ کو اٹھانے کے لئے  
محصور ہو گئی تھی۔ بلکہ اس کے صریح خلاف ہمیں پر نظر  
آتا ہے کہ رومی سلطنت روم نے میکر اور مظلوم مسلمانوں کو  
تجوہ کر دیا تھا کہ وہ اپنی حفاظت اور اپنی ریاست کی  
حفاظت کے لئے میدان جنگ میں آئیں۔ ورنہ ان کے

اب مسلمان نہ تھا اور مظلوم نہ رہا تھا، اس کے ہاتھ میں تکار  
آپ کی تھی اور یہ نہیں تکریم کرنے والے اور مبشرین کی  
جماعت ہیں تھیں بلکہ تنہائی فردیدار ولی کی جماعت  
تھی لہذا اس پارٹی کے لئے حکومت کے اقتدار پر  
قبضہ کئے بغیر کوئی چارہ نہ تھا۔

مودودی حقیقتِ اسلام کی [ایہ ہے وہ نظریہ  
بخاری کتاب میں مذکور ہے جسے مودودی  
صاحب اُجھ کل صفت ہے۔]

تحقیک اقامت دین کے امیر ہونے کی جیشیت سے پہلی  
گرد ہے ہی اور اگر ان اور متاثرین اس وعظ کو سنتے  
اوہ مسند حصہ ہیں۔ مگر انہیں کبھی یہ خیال پیدا نہیں ہوتا کہ  
مودودی صاحب جب تک حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ  
والسلام کی تحریریات کے مقلد ہے لہذا ان کا مقام ایک  
معقول انسان کا مقام رہا۔ مگر جس جگہ آپ نے حضرت  
مسیح موعود علیہ السلام کے داعی مسلم کو چھوٹنے کی کوشش  
کی وہی انہیں اسلام کے ان شدید دشمنوں کی صحفیہ  
آن پڑا جو اپنی بد باطنی اور ذاتی تھصفہ کی بنا پر اسلام  
پر یہ اعتماد لگا ہے تھے کہ:-

”محمد کے جزئی ایک ہاتھ میں  
قرآن اور دوسرے ہاتھ میں تواری  
لے کر تحقیق کرتے تھے۔“ (دو دی  
بخاری کتاب میں مذکور ہے۔)

”آپ ایک ہاتھ میں تواریخ اور  
دوسرے ہیں قرآن لیکر مختلف اقوام  
کے پاس جاتے ہیں۔“ (مشیر یاسود تھا کہ  
بخاری کتاب میں مذکور ہے۔)

”جب آپ کی جمیعت بڑھ گئی تو اپنی  
نے دعویٰ کیا کہ مجھے ان پر محمد کرنے اور  
بڑو شمشیر بُت پرستی مٹا کر دین تھی۔

وَعَنْ شَامٍ فِي بَعْدِ النَّاسِ أَنْ هَرَقْلٌ  
قَدْ فَرَزَلَ مَأْبَ منْ أَرْضِ الْبَلْقَاءِ  
فِي مَائِةِ الْفَتَّافَتِ مِنْ دُورَهُ۔ (طَبْرِيْ جَلْد  
م ۱۹ مطبوعہ ایسا استقامہ مصر)

یہ وہ آئیں فضا ہی جس نے قیصر دوم میں غوفہ موت  
کے بعد اسلامی دیاست کے ختم کرنے کا جنون ساید الگعا  
چنا پھر قیصر نے شام کے غسانی خاندان کو محقق امام تسلیہ  
متین کیا کہ وہ مسلمانوں کے ختم کرنے کی سازش کو پایکھیل  
سمک پینچائے۔ بخاریؓ سے ثابت ہے کہ ان دونوں غسانیوں  
کے بعد اور ہنیکی خبریں مدینہ میں اکثر گرم رہتی تھیں۔

آنجب درست سال شام کی مرحد پیغمبر کی  
عیسائی فوجوں کا زیر دست اجتماع ہو گیا تو اخیرت  
صلی اللہ علیہ وسلم، ہی خبر کوئی کیا پڑے صحابہ کے ساتھ فتحت  
کے خرض سے تباکہ تک تشریف لے گئے۔ اور گو قیصر دوم  
اور غسانی سپاہیوں کو میدان میں کتنے کی جگات نہ ہوئی  
گواں مرحومت نے امتنانت قام کو شعلہ جوالمی پہلی  
اہم سلسلہ میں اخیرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے آخری  
لحاظت میں انہوں نے شام اور قسطین کی معرفتوں پر خداش  
پھیلانی شروع کی۔ ان ائمہ رشتہ کی خبروں کے موصول  
ہوئے پڑھنود نے ایک لشکر کی تیاری کا حکم دیا اور حضرت  
اسامہ بن زیدؓ اس کے لئے بطور کمانڈننگ ناٹرڈ ہوئے۔  
لشکر روانہ ہونے والا تھا کہ اخیرت صلی اللہ علیہ وسلم کا  
انعقاد ہو گیا۔ حضرت ابو بکرؓ منصب خلافت پر فائز  
ہوئے تو اپنے نواس اشکر کو دار کر دیا اور پھر ایک  
مسدل کمشکش کے بعد حضرت عمرؓ کے زمانہ میں قیصر کا  
اً فَاتِ حُكْمُتَ اَيْنِ تَلَانِقِيُونَ سے غروب ہو گیا۔

ان واقعات کی موجودگی میں ہر شخص کو تسلیم کرنا پڑیا  
کہ اخیرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ سے قیصر گورنمنٹ کے ساتھ

سلہ بخاری ذکر و تقدیر ایسا۔

پروگرام میں کوئی ایسی تجویز موجود نہ تھی جس کے مطابق  
وہ اپنا نظام تلوار کی نوک سے قائم کرنا چاہتے تھے۔  
چنانچہ یہ تاریخ کا ایک کھلا دوقہ ہے کہ اخیرت  
صلی اللہ علیہ وسلم نے صالح حد میسی کے بعد روما اور مسلمین  
کو حق و صداقت کی طرف دعوت دیتے کے لئے جو خطوط  
الصال فرمائے تھے ان میں سے ایک خط حضرت عمارتؓ بن  
عمر ازدی کے ہاتھ حاکم بصریؓ کے نام بھی دوڑا کیا تھا۔  
حضرت عمارتؓ بھی بصریؓ تک پہنچنے بھی تباہ تھے کہ  
قیصر دوم کے صوبدار شرحبیل بن غفرعنی نے مکرانی  
کو لظر انداز کر کے ان کو گز قرار کر دیا۔ اور یہ دلیک کہ  
اپنے مسلمان ہیں اور رسول اللہ کا دعوت نام لئے ہوائے  
ہی اس بدیخت نے بعد کو انہیں شہید کر دیا۔

اُس شہادت کی نہرہ گداز خبریں بھی مدینہ میں  
پہنچیں تو حضرت رسول مصیوں صلی اللہ علیہ وسلم نے اس  
سفاقی اور سندھی کے علاف ملی اقدام کرنے کے لئے  
بھادی اماں ولی ہر سیاحی میں حضرت زیدؓ بن عمارتؓ کی  
سر کرد گئیں تین ہزار کاٹ کر دو اور فرمایا۔ ہندوستان  
کے مشہور اسلامی مؤرخ علامہ شبلی مرحوم اس موقع پر  
لکھتے ہیں :-

”مشحیل نے ان کو قتل کر دیا ان کے  
قصاص کے لئے اخیرت صلی اللہ علیہ وسلم  
نے تین ہزار فوج تیار کر کے شام کی طرف  
روانہ کی۔“ (سیرۃ النبی حداد اول منتسب  
ایڈیشن دوم مطبع معارف اعظم گڑھ)

تاریخ کی معنیر کتاب طبری میں یہ بھی لمحاتے کہ لشکر کب  
شام میں پہنچا تو اس نے یہ خبر سنی کہ قیصر دوم نے مسلمانوں  
پر حملہ کرنے کے لئے ایک لاکھ فوج قریب ہی تیار کر رکھی ہے  
علامہ ابن جوین کے اصل الفاظ یہ ہیں:-

”ثُقَّ مَضْوَا حَتَّى نَزَلُوا مَعَانِينَ

غافل فعلت کتب مملکت الی  
ملک الملوک ینفععلت و  
یکفہ عنک دان ابیت  
نهو من قد علمنت فھر  
مھلکت و مھلک قومدک و  
محرب بلاد اٹ - (طبری جلد ۲۱)  
یعنی اگر آپ شہنشاہ کی حکم مددی کریں گے  
تو وہ آپ کی قوم امک اور خود آپ کو (فالم بدهن)  
تباہ و باد کر دیں گا۔

امنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے خدا سے خبر پا کر یہ  
اٹلاع دی کہ گستاخ خسرو پر وینز ترج رات میرے خدا  
کے بالے سے مت کے گھاٹ امداد دیا گیا ہے۔ چنانچہ  
بعد یہی جب گود نہیں کو شیر و پی کی طرف سے اسی خبر کی  
تصدیق ہو گئی تو وہ سلطان ہو گیا۔ خسرو پیروی کے تابے کے  
بعد شیر و پی اور دشیر اور کئی لوگوں کا ادارہ لیکوں شکستیں  
ہنسنے کے بعد جب یہ زبردست اقتداء کیا تو اس وقت  
خلافت اولیٰ کا آغاز تھا۔ اندرونی طور پر بے شمار فتنے  
والہ کھڑے ہوئے تھے اور بیرونی طور پر ہر قل اور عورت  
دشمنوں سے مسلطت اسلام کچھ متر اول سی ہو رہی تھی۔  
اُن نازک حالات میں یہ زبردست خسرو پر وینز کی بالی کو  
عملی چامد پہنانے کے لئے اپنی فوجیں عراق میں سچ کرنا  
شرط کر دیا۔ یہ دیکھ کر حضرت ابو بکرؓ نے ایرانی حکومت  
کی سازشوں کو ناکام بناز کئے تھے قاؤسیہ کی طرف  
و جیسی بیجوادیں لے۔

یہ تمام حالات پکار پکار رکھی ہے ہی کہ مودودی  
حادیتیہ کہ کو انصاف کا خون کو دیا ہے کہ حضرت ابو بکرؓ  
نے ایرانی حکومت کے ساتھ بتوحادم شروع کیا تھا اُنہیں  
چار علاوہ عملہ تھا جس کا عقصدریہ تھا کہ کسی طرح یہ زبردست کے بالے کو  
لئے تفصیل کیا ہے لا اظہر ہو تاریخ اسلام میں اسکے بارے میں کوئی

بچ تصادم شروع ہوا وہ اس نظریہ پر سمجھی جس سیاست تھا کہ  
حضرت ملیہ الصلاوة والسلام یا اُپ کے سماں یہ کرامہ پرورد  
تمثیل نظام ہوتی تھی اُن کی وجہ تھی کہ بخوبی تھی کہ اُنہیں  
نے اسلامی حکومت کا تحریر اُنہیں کی سازشو کی کہ اسلام اپنی  
کو مجبور کر دیا تھا کہ وہ اپنی بیان اور میساست کی تھیں  
کے لئے اُنگے بڑھیں۔ خود سوچنا صورت و دلیل صحت  
شہزادہ میں اس حقیقت کا اعتراف فرمایا ہے اُپ تھنتے  
ہیں :-

**امنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد**  
مبارک ہی بلاشبہ صورت حال رہی ہے  
کہ ہر جنگ کے اسباب کفاری ہی تھے  
مہیا کئے ہیں۔ (ترجمان القرآن تجویز شرعاً)

**تصادم ایران کا ساری تھنیہں منتظر** تاریخی نقطہ نظر  
میں ہے جیکلش کا آغاز یون ہوتا ہے کہ امنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
تے دوسرے خطوط کے ساتھ شہنشاہ ایڈن خسرو پر وینز کو  
دولت نام بھجوایا تو خسرو پر وینز نے اپنے تابے کے نامہ بارہ کے  
کوچاڑا والا اور حفارت کی میز بھی ہی کہا تکتب اُنی  
ہذا وہ عبدی (طبری جلد ۲۱) مطہریہ  
الاستقامۃ صراحتیہ میر اعلام ہو کر ایمان لائے کی دولت  
اوہ تلقین کرتا ہے۔ اس کے ساتھ ہی اپنے غیظ و غضب  
کے لیے تابو ہو کر اس نے گود نہیں باندھن لوسٹا ہی  
خراں بھیجا کر اسی نئے مدھی ثبوت کو بیسکے دربار میں  
پیش کرد۔ بازار نے بالویہ اوہ خراں دو اٹھاٹھا کوں دیوں  
علیہ اللہ علیہ وسلم کی قدمت میں وہاں کیا سوچن دلوں نے  
جن الفاظ سے کسری کا پیغام بھجا یا اس سے خسرو پر وینز  
کی عوب دشی اور شخصی اسلام دشی کا پوڑا پور المرازہ  
لگ سکتا ہے۔ اپنے نے کہا:-

”وَقَدْ بَعْثَنِي الْمَلِكُ لِتَنْتَطَّلُ مَعِی“

تو کی تحریک کرتے ایک آہ بھری اور فرمایا:-  
”لوددت ان لہاکن بعثت الیہا  
جندہ اُ وادھت انتہ کان بیننا  
و بینہما بھر من نار“ (بھری جلدہت)  
ای طرح جلوار کی فتح کے موقع پر کہا :-  
”لوددت ان بین السواد و  
بین الجبل سدا لِي علصون  
السوا لا نخلص اليهم حسينا  
من الريت السواد“ (طبری جلدہت)  
یعنی میں تو یہ چاہتا تھا کہ ہمیں یو کچھ  
علاقہ مل چکا ہے اسی پر انتقام دیا جائے  
اور ایسا نی فوجیں نہ ہمایے علاقے  
میں آئیں اور نہ حکم ان کے قتلے  
میں جاتے۔“

یہی نہیں اس سے بڑھ کر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے  
ایران کے تصادم کے مسئلہ ایک فیصلہ کن اعلان بھی فرمایا  
ہے۔ چنانچہ طبری جلدہت ۱۵۷-۱۵۸ میں لکھا ہے کہ ایران  
کے مفتوح علاقوں سے جب ایک وفد حضرت عمر کی خدمت  
میں ماضر ہوا تو حضرت عمر نے اس سے پوچھا کہ آپ کیاں  
البھی تک شورشیں کیوں احتقان ہیں؟ ثابت بن قیس جو اس  
وفد کے ایک بھر تھے انہوں نے عرض کی۔ ما ایل الرؤسین!  
ہمیشہ ایرانی بادشاہ کے مسکوب ہو جاتے کے بعد مزید  
فرج کشمکش سے منع کر دکھا ہے جس تک یہ قدر پہنچا  
ایران میں امور و نہیں ہے تاکہ کوہ دکن کی لہستان کا لٹھتے رہنا ضروری  
ہے۔ اس کے بعد کہا۔

”وَقَدْ رَأَيْتَ أَنَّ الْمُرْتَأَى خَذَ شَيْئًا  
بَعْدَ شَيْئٍ إِلَّا بَانِيعًا شَهْمٍ وَلَا يَرْزَالَ  
هَذَا دَأْبُهُمْ حَتَّى تَأْذَنَ لَنَا  
فَلَنْ تَسْعَ فِي الْأَرْضِ حَتَّى تُغْلِيَهُ“

اتکار ہیں لیا جائے اور صاحبین ایران پر قایم ہو کر  
نظام اسلامی کو قائم کر سکیں۔

**حَتَّى تُغْلِيَهُ** کا اعلان حکم  
حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا اعلان حکم | اس موقع پر  
ایران کن ہے کہ مودودی صاحب کی نگاہ میں تو چھوٹے سے  
بچوں مسلمان، مُسْتَعْظِلُوں اور خواری فوجدار ہنریکی شیخ  
سے اس بات کا ذمہ دار ہے۔

**اول:-** ”کفرا در کار فزاد نظام زندگی کا وجود  
خود لیست سبق بہاد ہے اور جنگ  
یونیورسیٹی میں باقی ہیں اگر شرائط و عادات  
بھی ہوں تو مسلمان کے لئے یہ چاہئے نہیں ہے  
گردہ ہیں کی نیز سویں۔“ ( وجہان القرآن  
انکوہر ۲۹۷۳ء)

**دو مم:-** ”اسلام ان کے اس حق کو تسلیم کرنے سے  
انکار کرتا ہے کہ ایسی طریقہ پر حکومت  
کا نظام پہاڑیں جو مسلمان کی نگاہ میں قائم  
ہے۔“ (یہادی سبیل احمد)

**سوم:-** اس پارٹی کے سکونت کے تقدیر  
پر قبضہ کے بغیر کوئی عبارہ نہیں۔“

( وجہان القرآن میں ۲۹۷۳ء )

مگر یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ مقدس خلیفہ  
رسول جس کے ہاتھ سے ایران کی حکومت پاش پاش ہوئی  
اسلام کے اس نظریہ فوجداری سے بالی بے بصر تھے کیونکہ  
مودودی صاحب کے نقطہ نظر سے تو آپ کا یقین  
تھا کہ آپ اُس وقت تک لوٹائی کر سے پہلے جاتے جستکہ  
کوئی بھر میں نظام حق قائم نہ ہو جانا۔ مگر آپ نے تو اگے  
بڑھنے کی بھائے ایرانی بگوں کے مستعمل لئی دفعہ اس  
خواہش کا اٹھا۔ فرمایا ہے کہ ملے کاش ایران میں جاتیں  
کی طرف سے لڑائی کی نوبت ہی نہ آتی۔ چنانچہ خراسان کی

کے قیام کا بہاذ لیکر سماست اور اقتدار کی طرف  
بڑھ کیں۔ اور دُنیا کی تتمتی ہے کہ یہ سب کچھ اُمّۃ  
و سلطُطٰ کی علی تفسیر بیان کرنے کے لئے کیا جاتا ہے

## امام محمدؐ کی تصویر مودودی صاحبؒ کی نظر میں!

نظریہ جہاد کے معنوں کو سوچ کر نے کے بعد اب ہم  
مودودی صاحبؒ کے درسرے نظریہ کو لیتے ہیں۔ یہ  
نظریہ مددی کے تصور کے بالائے میں ہے۔

مودودی صاحبؒ الامام المددی کے بارہ میں  
جو مسلک اختیار کیا ہے وہ نہ صرف انتہائی مضجعک خیز ہے  
 بلکہ اس میں آپؐ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی صریح  
پیشگوئیوں اور دعاویات سے بھی گز کیا ہے اور صیحت  
یہ ہے کہ آپؐ اس سنتے طریق کو دلچسپ قرار دے کر  
اس کا پوزدرو تبلیغ کر رہے ہیں۔ مودودی صاحبؒ کے  
تصویر کا مضجعک خیز پہلو یہ ہے۔ آپؐ ایک طرف موجودہ  
دنیا کی حالت کے پیش نظریہ بھی احتراں کرتے ہیں کہ۔  
”ہمارے سامنے ایک دُنیا ہے جو فتنے  
و فجور سے بھری ہوئی ہے جس کے انکار و  
غایلات بیکر اطل اور اعمالِ داعمال بخیر  
نفس پرستا نہ ہیں۔ خدا پر ایمان پا تو سے  
سے موجودہ ہی نہیں یا موجود ہے تو اس میں  
صدایا نہیں ہی۔ آخرت کو لوگ یا تو سرے کو  
مان ہی شیش رہے یا مان لے ہی تو اس طبع  
کہ ان کا مانتانہ مانتا دو تو ہیں بے ابرہیں رہ لے  
رسولؐ آخرت کا اقرار نہیں بلکہ انکار ویں  
بن چکا ہے۔ اس دُنیا کے اندر تھوڑے  
مسلمان بھی جی رہے ہیں جو اس میں شبہ نہیں کر

عن فارس و خرجنہ عن مددکتم“  
یعنی آپ جانتے ہیں ہم نے ایران  
پر جارحانہ مدد نہیں کیا بلکہ ہر دفعہ  
امریکیوں کی طرف سے پہنچنے کی  
کی کجی اور یہ شکر کتنا اس وقت تک  
جاری رہے گی جب تک کہ آپ ہمیں زیور  
کو ایران کی پوری مرحدوں سے باہر  
نکال پہنچنے والے سکے ملک پر قبیلہ کو نیکی  
اجازت نہ بخشیں گے۔“

حضرت مُرثیہ یہ مُن کر جواب میں فرمایا:-

”حمد لله رب العالمين“

خدائی قسم تم نے ان الفاظ سے میری  
پوری پوری تصدیق کر دی ہے۔“

حضرت مُرثیہ اللہ عزیز کے اس باطن شکن بیان کو پڑھ کر  
اب دُنیا شود فیصلہ کر سکتی ہے کہ جنگ ایران  
اور نظریہ جہاد کی حقیقت و مصبے جو نیفہ الرسولؐ<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup>  
حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اسلامی شکر کے  
کمانڈر انجیفہ ہونے کی حیثیت سے بیان فرمائی  
تھی یادہ یہ پہلا سوال بعد پیدا ہوتیوں لے  
مودودی صاحبؒ اب پیش فرمائے ہیں؟

لهم فیک رَبِّیْم بچھا رہے ہیں چھپ لکھی کہ مودودی صاحبؒ  
اسلام کے نظامِ جہاد کو سیش نہیں فرمائے ہیں بلکہ اسلام  
کے نام پر چند صارع <sup>لعلہ شاہزاد</sup> اور صارع نین "پیدا  
کرنا چاہتے ہیں جو صارع قیادت کا نعرہ لگائیں اور  
دنیا کی دولت اور اربع اقتصاد و میشیت پر قابض ہونے  
کے سبز پارچ دیکھتے رہیں اور تلوار کی نوک شے نظام ہوئے"  
لہ سکھ اور ہندو یعنی دشمن اسلام بھی صارع کہلا سکتے  
ہیں۔ (ترجمان القرآن اگسٹ ۱۹۷۴ء)

قائم ہے جس پر ایمان لانا اور جسی کی معرفت حاصل کیا  
 ضروری ہے ॥

اپ بی بھی صحیح ہیں اس بھی کے ساتھ کوئی ایسی  
 علامت نہ ہوں گی جن سے امتِ مسلم ان کی تلاش کر سکے۔  
 آپ کے خیال میں وہ خدا فی العادات، کشوت اور وحی  
 ہے بھی محروم ہو گا اور اسے اپنی زندگی کے آخری لمحہ  
 تک اپنے اصل منصب کا نام نہ ہو گا اور اس کی وفات  
 کے بعد لوگ اسے اپنی عقل سے دریافت کریں گے۔  
 آپ کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ حمد و هیت دعائے  
 جانے کی بات ہے دعویٰ کرنے کی بات نہیں ہے لورجو  
 لوگ ایسا کرتے ہیں وہ بے عقل کا ثبوت دیتے ہیں۔  
(تجدید و ایجاد دین ص ۲۳)

**ہدی کے نام پر انسانہ نویسی** [ان تمام خیارات کا  
 تو اپ فودا بجھ بائیں گے کہ مودودی صاحب ہدی  
 کے نام پر ایک انسانہ بننا ہے ہیں جس سے رسول اکرم  
 صلی اللہ علیہ وسلم کے مقدس فرمان کی بھلی تضییک ہوتی ہے  
 آپ بالفاظ دیگر ڈر ایڈی انداز میں یہ کہ لے ہے ہیں کہ قبل  
 میں آنحضرتؐ کے سپرد کام تو ہی اہم کیا جائیگا کہ  
 آپ موجودہ نظام باطل کو پاکش پاکش کر کے صحیح اسلامی  
 حکومت قائم کریں اور زندگی کے ہر شعبہ میں اجتنادی کمالات  
 کے وہ جو ہر دکھائیں گے اُس الحجۃ دین شاہ حضرت  
 ولی اشرف شاہ صاحب کی بصیرت بھی ماند پڑ جائے۔

گرائے بڑھنے کا میں سر انجام دہی کے لئے جس  
 غیر معمولی طاقت، فعال رکن، بے پناہ تھیم اور لا عدو بعذیز  
 اطاعت کی ضرورت ہو گی اس پر خود اشرف اسما اور اسکے  
 رسول کی طرف سے گزینہ (Selection) لکھا چیخا۔  
 کیونکہ تو اسے یقین ہے: یا جائے کام کروہ اپنے ہمیں ہو نیکا  
 اعلان کرے اتھ وہ لوگوں کو یہ فیصلہ کی دعوت دے سکتا

الشد کا نام بھی لیتے ہی رسول کا دم بھی بھرتے  
 ہیں اور آخرت کا ذکر بھی کرتے ہیں لیکن اس  
 اعتبار سے دونوں یہاں پر کامی زندگی سے  
 خدا اور رسول دونوں کو الگ رکھا ہے ॥  
(ترجمان القرآن، بگت، وجہ لامی و حکیمی)

نہیں یہ احساس بھی ہو رہا ہے:-

”تجدید دین“ کے لئے صرف علوم دینیہ  
 کا حیا مادر انسانیت پریمیت کا درج کو کا تازہ  
 کر دینا ہی کافی نہیں بلکہ ایک جامع اور  
 ہمہ گیر تحریک کی ضرورت ہے جو تمام علوم و  
 انکار تمام فنون و صناعات اور نام  
 شعبہ باسے زندگی پر اپنا اثر پھیلایا دے۔  
 اور تمام امکانی قوتوں سے اسلام کی منت  
 سلے۔ اور دوسرا سبق جو اس سے قریب المأخذ  
 ہے وہ یہ ہے کہ اب تجدید کا کام مٹی ہجتادی  
 تو ٹوں کا طالب ہے بھن وہ اجتنادی بصیرت  
 جو شاہ ولی اشرف صاحب یا ان سے پہلے کے  
 محمدین دیجودین کے کارنا نہیں ہیں پاپی جاتی  
 ہے، اس وقت کے نام سے حمد وہ برآ ہونے  
 کے لئے کافی نہیں ॥ (تجدید و ایجاد دین آ

اکی یہاں حمدی کامیش بھی سلم ہے:-

”وہ غالباً اسلام کی بنیادوں پر ایک  
 نیا ذہب فکر پیدا کریگا۔ ذہنوں کو بدله گا۔  
 اور ایک زبردست اسلامی امیثت قائم کریگا۔  
 جس میں ایک ہرثی اسلام کی پوری درج کار فرا  
 ہو گی اور دوسرا طرف مائنٹنگ تھی اوریج  
 کمال پہنچ جائے گی۔“ (تجدید و ایجاد دین)  
 مگر ان تمام متأممات کے باوجود آپ یہ سیم کرنے کے لئے  
 تیار نہیں کہ حمدی کے نام سے دین یہی کوئی خاص منصب

کوہ اسلامی تقاضوں کو سمجھتے ہوئے میرے جھنڈے تھے  
جمع ہو جائیں اور میری کمان میں اسلامی حکومت کے لئے  
ہدد و جمد کریں۔ نہ مسلمانوں کو ان علامات کی خبر ہو سکی  
جس سے وہ موعد دشناخت ہو سکے اور وہ اس کے لئے  
سماوی و ارضی نشانات کا ظہور ہو سکا کہ اٹھی سے اذان  
ہو سکے کہ وہ ہمدی ہے بلکہ اس سے بڑھ کر خود ہمدی کو  
بلی اس بات کا علم نہیں دیا جائے کہ وہ اسلام کی ہدہ گیر  
تحریک کو قائم کرنے کے لئے دنیا میں بھیجا گیا ہے۔ اور  
اس طرح خود ہمدی اور تمام دنیا آنحضرتؐ تک برباد  
ہونے والے انقلاب سے ناواقف ہیں گے۔ یہ تو امام  
حمدی کی زندگی تک کی حالت ہے لیکن جب آپ اس دنیا  
سے انکھیں بند کر لیں گے تو تمام مسلمانوں کی انکھیں بیکھم  
کھل جائیں گی اور وہ دیکھیں گے کہ دعویٰ اور العلامات  
کی بندشوں کے باوجود اور بغیر کسی عرکت اور قالب اطاعت  
امیر کے یہ دنیا خود بخوبی بدل لیتی ہے اور خدا کی فوجدار  
ذمہ میسا مست سنبھالے ہوئے ہیں۔ یہ حالات دیکھ کر  
مسلمان خود بخوبی بدل لیں گے کہیں وہ امام ہمدی ہے جس  
کے مبارک ذر کے متعلق حضرت رسول ﷺ قبل صلی اللہ  
علیہ وسلم نے ہمیں خبر دی تھی کیف تھلک امتہ انا  
اولها و عیسیٰ ابن مریم اخترها (کنز العمال عہد)  
اور ہمیں وصیت فرمائی تھی۔ فقال اذا رأيت مسحوا  
فيأيمونه ولو حبوا على الشاحفات خليفة  
الله المهدى (رفع العيال عن من ابن ماجه حدیث  
طبع صدیقی لاہور)

لہ یاد رہے کہ حدیث کی رو سے امام ہمدی اور مسح موحده  
دونوں ایک ہی وجود ہیں۔ دلائل المهدی الاعیسی  
ابن مریم دریث البجاد عن من ابن ماجه حدیث  
تلہ مستدرحد بن عینیں جزء ۹ منت مطبوعہ  
طبع مینیہ مصر۔

یعنی اے مسلمان اے اجنب امام ہمدی کا ظہور ہو تو  
گھروں میں نہ بیٹھے رہنا بلکہ اس کی مستقبل کیلئے گھٹشوں  
کے بل برت کے تاریخ پر یعنی گذرنا پڑے تو گذرا کر چل جانا  
(دوسری حدیث میں ہے۔ اور میری طرف سے اسے  
ہری سلام پیش کرتا۔) یہ ہیں وہ آئندہ کے حالات پر جو  
مودودی صاحب نے ..... اپنے طور پر اذان "کوہ اسلام کے  
کسکے مرتب کئے ہیں۔

**ہمدی کھلاستے کی تیرخواہیں** قارئین ہیزان ہونگے

ہمدی کھلاستے کی تیرخواہیں کراس فردر  
بلے سرو یادہستان کس لئے لکھتی جا رہی ہے تک در حمل  
چڑیاں کی کھدائی بات نہیں بلکہ سیدھی سادھی بات ہے  
کہ ہمودی صاحب کے اندر ہمدی کھلاستے کی ایک تیر  
خواہیں پائی جاتی ہے۔ مگر بقصتی سے نہ آپ وہی والہام  
سے مشترک ہیں اور نہ آپ کے اندر وہ علامات ہیں جو  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی زبان مبارک سے ہوئی  
کے لئے بیان فرمائی تھیں۔ اور نہ آپ میں اس قدر جو  
اور مردانگی ہے کہ آپ کھلے لفظوں میں اس کا اظہار کر سکیں۔  
اس تھیں کو دیکھ کر اپنے پیہے تو وہی دلہام کو بھی ہمدی  
کی ذات سے خارج فرار دی دیا۔ حدیث کی بیان کردہ  
علامات کا بھی سرا امر انکار کر دیا۔ اور پھر دعویٰ مدعی  
کو حماقت قرار دیکھا امام ہمدی کی سند بہذیل دو صفات پر  
زور دینا شروع کر دیا۔

اول سی کہا تے والا ہمدی ایک نیا نہیں نکوایجا کر لیا  
اور ہم گیر تحریک قائم کر دیا۔

دوم۔ "میرا اذان ہے کہ اسے والا اپنے زمانے میں  
بالکل جدید ترین طرز کا لیڈر ہو گا۔ وقت کے قام  
ٹلوہم جدید ہے۔ اس کو مجتہداں بصیرت ماراں  
ہو گی۔ نقدی کے سالئے مسائل ہم کو وہ خوب  
سمجھتا ہو گا۔" (تجدد و احیاء دین)

ایک مانی ہوئی تھی تھے اور اسلام  
کے ہر سلسلہ میں سند تھے اور سند  
ہیں۔" (فائدہ کشیر نمر)

مودودی صاحب کے رفتہ مادران کے ہم خال دوستوں  
کو معلوم ہوتا چاہیے کہ رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم  
کی حدیثی اور متعلقہ پیشگوئی اتنی معنوی بنتی کہ اسے  
چند کتابوں اور رسالوں کی اشاعت سے زیادہ کوئی نیت  
نہ ہو اور سیاسی اقتدار کے حصول کے لئے چنگٹھی کے  
اقراؤ کو اپنے ساتھ نہ لے پڑی اسکے پیشہ پر ہی اسکے پیشہ کیا جائے۔  
حضرت امام جوہری کی بذریعہ تحقیقیت اقتدار میں  
یہ ایسی ہی مساز ہے جیسے ایک لاکھ چوبیس ہزار سخنیوں  
میں انحضرت علیہ اصل علیہ وسلم کی ذات اقدس - جوہری انحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کے اسلام کی وہ دوسری دلیوار ہے جو انہی  
ذرات میں اسلام پڑانے والے صفات کے لئے سیدنا الحسن بن حنبل  
کا کام دیگی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کیف  
تھلکت امّۃ ازا و لہا و عیسیٰ ابن مريم اخراها  
(کنز العمال، جلد ۷، ص ۲) (اس شان کے انسان کی پیشگوئی  
مودودی صاحب پر کسی طرع پیشہ کیا ہے ہو سکتی اور  
ذار تحریات انداز سے اس حظیم اشان مودود انسان کا  
ذکر کیا جا سکتا ہے جو اس پیشگوئی کے مطابق قادیانی کی  
بسی میں ظاہر ہو چکا ہے۔

### مقامِ مهدی اس سے سائنسی فک (Scientific) صاحب

طریق سے یوں سمجھئے کہ آئندہ والا موحد کوئی قانون ساز نہیں  
ہو سکتا۔ کیونکہ بادشاہ و عالم کی طرف سے رسول اکرم صلی اللہ  
علیہ وسلم کے ذریعہ دینا کو ایک مکمل قانون دیا جا رکھا ہے۔

لہ سیع موحد اور امام جوہری ایک ہی دین کے دو نام ہیں  
حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث ہے ولا المهدی الا  
یسی ابن موسی علیہ السلام رضی اللہ عنہ مولانا ابن ناجہ مشی

اب پہلی صفت کے مطابق آپ بڑے ذود دار  
لغظوں سے اپنی تحریک کے متعلق پا پیگنڈا کر رہے ہیں:-  
”حقیقی القلام اگر کسی تحریک سے ہو سکا

ہے تو وہ صرف ہماری بہتری کے اور

اس کے لئے نظر تابی ایک طریقہ کا رہے جو

ہم نے خوب سوچ کر کر اور اس کے دین

اور اس کی تاریخ کا گمراہا جائزہ لیکر اقتدار

کر دیکھا ہے۔“ (تحریک اسلامی کی اخلاقی بنیادی ص ۱۳)

دوسرا صفت کو خلاصہ اپنے اور پیشہ کرنے کے لئے  
”عن قلم“ کی قوت سے یہ اثر بھاگے ہیں کہ آپ ایک جدید  
ترین لیڈر ہیں اور تمام مسائل جدید پر آپ کو درست س حلیل  
ہے۔ جس کا توجہ یہ ہو گا ہے کہ آپ کی احیاءت زبان سے  
تو آپ کو جوہری کہنے سے بچکیا جائی ہے مگر واقعہ یہ ہے کہ  
آپ کو جوہری سے کم بھی نہیں سمجھتی اور اس کی طرف سے  
اکے دن آپ کی شانِ جدیت کے استولی کی اندازی  
احمادی کیا جا سکے۔ چنانچہ ذیل میں ”جماعت اسلامی“ کے  
تین بُشے عہدیدین کی تحریرات بطور نسخہ دیش کی جاتی ہیں۔

### ملک نصراللہ خان صاحب عزیز

”اس کے ایڈیٹر ملک کے ممتاز مغلک اور  
مسئلہ اہل قلم ہونے کی بیشی سے پہنچھوں  
اوغیرہ مکمل پورنیش رکھتے ہیں۔ وہ قدیم و  
جدید علوم و معارف کے جامع الجریں ہیں؛  
(کوئٹہ ۲۰ فروری ۱۹۷۴ء)

### نعمیم علیقی صاحب :-

”وہ کسی شے کو حق مانتے کے بعد اس سے  
اگر نہیں ہو سکتا اور کسی شے کو باطل مانتے  
کے بعد اس کا ساتھ نہیں دیتے۔ (کوئٹہ ۱۹۷۶ء)

### میان محمد طفیل صاحب :-

”مولانا اس نماز میں اسلام کی

اور رہنمائی بخشی جانتے گی۔ وہ حکم ہو گا یعنی خواستی  
نج ہو گا جو ہر پہلو سے دنیا کے تمام مسائل میں اپنے  
فیصلے مسادر کر لے گا۔ پھر فرمایا وہ مخفظت ہی ہو گا بلکہ  
تمدّل بھی ہو گا یعنی اس کے فیصلے بھول اور مسئلے کو  
کے ذمہ سے نہ منو اسے چاہیں گے بلکہ خود عدل  
و انصاف کی قوت لوگوں کو اس کے تجھے ہو لینے  
پر مجبور کر دے گی۔

ان الفاظ کو پڑھئے اور دیکھئے کہ یہاں کہا  
رسی شخص کا ذکر ہیں ہورہا جو اقتدار اور انقلاب پر زندگی  
کی ہوں میں تواروں سے دنیا کے نظام کو جعلخواہ کر لے گا۔  
نہ کسی ایسے مادی بہانے کا ذکر ہے جو اپنی ذاتی قوت سے  
نظام اسلامی کے قائم کرنے کا مرغی ہو۔ اور نہ ایسے شخص  
کا ذکر ہے جو مستخفی ہونے کا خیال کرے اور اپنے پروگرام  
اوہ طریقے کا رکھا کر کو اپنے قیاس سے بتانا اور بدلنا رہے۔  
بلکہ یہاں خدا کی طرف سے منصب امامت پر ہو گی والا  
مقدس و بخود مراد ہے اور اسے امام، نبی اور حجج قادر  
دیکھ رہا ہے کشف اصحابِ اہم امام اور صاحبِ وحی بتایا  
جاتا ہے۔ جس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ ایک شخص مشریعت کے  
تمام مسائل میں عادل اور منصف نج اسی صورت میں ن  
ستا ہے جب تک امام اس کی راہنمائی کرے کیونکہ  
انسانی فکر و ایجاد خواہ کیسے ہی نہ دست ہوں کی طرح یہی  
اصل قانون نہیں کہ لاسکتے بخدا مدد و دی صاحب فرماتے  
ہیں:-

(۱) ”انسان خواہ سراسر اپنی راستے سے اجتہاد  
کرے یا کسی امامی کتاب سے اکتساب کرے  
و نسل صورت میں اس کا اجتہاد دنیا کیلئے  
والمی قانون اور اٹھی قاعدہ نہیں بن سکتا۔  
کیونکہ انسانی عقل دلکش ہمیشہ زمانے  
کی قیود سے مقید ہیں۔“ (تفہمات)

اب اس قانون میں نہ کسی افضل شے کی کجاشی ہے نہ ترجیح  
کی۔ اس قانون کا تعامل یہ ہے کہ ہر فرد و شہزاد مکمل قانون  
پر پوری قوت سے عمل کرے۔ مگر یہاں عجیبہ صورتِ حال  
ہو رہی ہے کہ اس سو سال کے بعد —  
اگرچہ قانون ساز بادشاہ یعنی موجود ہے اور اس کا مکمل  
قانون بھی صحیح و مسلم ہے مگر اس پر عمل کیوں نہیں ہو رہا  
البتہ مزادوں اور لاکھوں و کلا رصدیوں سے اس کے  
منٹ پر بھی الجھ رہے ہیں اور یہی فیض نہیں ہو سکا کہ اس  
مکمل قانون کا اصل بنہوم کیا ہے۔

اب اس عکش کے ختم ہونے کی یہ تصویرت نہیں کہ  
یا می کورٹ (Court of High Justice) کے دروانے  
مقفل کر دیتے جائیں اور جنڈ و کلار آپس میں  
تل کر کوئی فیصلہ کر کے یہ ہو رکر دی کہ شاہی  
فرمان اور اس کے دستور کا یہ مقصود ہے۔ بلکہ  
اصل صورت یہ ہے کہ خدا تعالیٰ جو اس وسیع دنیا کا  
ازی ابدی زندہ بادشاہ ہے اپنی عدالت کا حق ادا کرے  
اور اپنے قانون کی ترضیح کے لئے اینی طرف سے ایک  
جج (Judge) مقرر کرے جو وکلاء کی غلط فہمیوں کو  
دوڑ کرے اور ان کو ہر سائل میں بادشاہ کے منشیوں  
ہلگاہ کرے۔ یہی نوع حدیث کی مقدس اصطلاح میں  
الإمام الراهنؐ کے نام سے موسوم کیا گیا ہے۔  
بس کے متعلق خود حضرت رسول مصطفیٰ اللہ علیہ وسلم  
کا فرمان ہے یوشک من عاش منکمل یلق  
عیسیٰ ابن مریم اماماً مهدتاً حکماً عدلاً  
(مسند احمد عبدہ محدث) فرمایا وہ آئے والا موعود جو  
یعنی ابن مریم کی سی صفات کیا عامل ہو کر دنیا میں ظاہر  
ہو گا امام ہو گا یعنی اسے منصب امامت پر مفرانہ  
کیا میئے کا اور اس کی اقدار فرض ہو گی۔ وہ یہدی  
ہو گا۔ یعنی اسے برا و راست خدا تعالیٰ کی طرف ہو ہیت

فرائض سے عمدہ برآ ہو سکے۔ اس کے لئے کامن خدا کی  
الہام اور وحی کا ہونا ضروری ہے۔ یعنی وجہ ہے کہ کامن خدا  
مددی اور سیع کے متعلق پہلے سے احادیث میں یہ خبر موجود  
ہے کہ خدا اس پر وحی والہام کرے گا۔ اور اس کی روشنی  
میں وہ اپنی جماعت کا پروگرام تجویز کر گیا۔

مگر موجودہ زمانے میں فقط صاحب الدام بخواہی  
کافی نہیں۔ یکوئی (۱) موجودہ زمانہ ایک وسیع اور عالمگیر  
تحریک کا تقاضا کر رہا ہے جو دنیا کے ساتھ نظام کو  
بلد دے۔ (۲) سوال صرف نظام اسلام کے جلاسوں کا  
نہیں بلکہ اذسرنو قائم کرنے کا ہے۔ (۳) تمام مجددین  
بلکہ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب اور حضرت عرب بن جعفر العزیز  
کے اجتہادات اب موجودہ زمانے کے کام سے عمدہ برآ  
ہو سکے لئے کافی نہیں۔

پس ان وجوہات کی باری پر تجیکہ وسیع اور عالمگیر  
تحریک کی ضرورت ہے اذسرنو قیام کا سوال  
ہے اور لگدشتہ مجددین کے اجتہادات بالعمل  
نامکافی ہو چکے ہیں۔ ظاہر ہے کہ کسی ایسی زبردست  
روحانی قوت دکھنے والے انسان کی ضرورت ہے جو  
لتئے بڑے کام کو سرانجام دے سکے۔ مگر اس قدر تبریز  
 بصیرت اور قوت کا مالک کون ہو سکتا ہے۔ اسکا پواب  
مودودی صاحب کے الفاظ میں یہ ہے:-

”مجد و نہایت صاف داعی... ذمہ

کی بھڑکی ہوئی رفتار سے لٹکنے کی طاقت  
و جرأت، قیادت اور اہمنائی کی پیاسائشی  
حلاجیت، اجتہاد اور تعمیر فوکی غیر معمولی  
اہمیت... مدت ملئے دراز کی الجنون

سلہ اذا وحی اللہ الى عیسیٰ ابن مریم (مشکوٰۃ  
طبع قبومی کا پردہ، سہ تجدید و احیائے دین مکتبہ -  
سلہ شہادت حق صلی اللہ علیہ تجدید و احیائے دین صوفیہ -

(۲) ”انسانی فکر کی پہلی اہم خصوصیت یہ ہے کہ  
اس میں علم کی غلطی اور میوری و دیت کا اثر لانا  
پایا جاتا ہے جو خدا کی طرف سے ہو گا۔ اس  
میں ہر پاب ایسی کوئی چیز نہیں مانسکتے جو کبھی  
کسی ذمہ دین کی ثابت شدہ علمی حقیقت  
کے خلاف ہو۔“

(۳) ”انسانی فکر کی دوسری طرفی معرفی و نظر  
کی گئی ہے۔ اس کے برخلاف خدا کی فکر میں  
وسیع ترین نقطہ نظر پایا جاتا ہے۔“

(۴) ”انسانی فکر کا تیسرا اہم خاصیت یہ ہے کہ اس  
میں حکمت و داشت جذبات و خواہش  
کے ساتھ کہیں تکہیں ساز بانداز صاحبت  
کرنے نظر آتی ہے۔ بخلاف اس کے خلاف  
فکر میں بے لاگ حکمت اور خالص داشتی  
کی شان نہیں ہوتی ہے۔“ (دین حق شرائع کو  
لکھ جماعت اسلامی پڑھانکوٹ ص ۲)

مودودی صاحب اس سے طریقہ کرآن حضرت صلی اللہ  
علیہ وسلم کو صاحب وحی اور امام اسلام کرنے کے باوجود خطا  
کے ذاتی مکان اور فکر کے متعلق یہ عقیدہ دکھنے ہیں:-  
”اپ کا مکان وہ چیز نہیں جس کے سچے نہ  
ہونے پر اپ کی نبووت پر کوئی حرف آتا ہو۔  
یا جس پر ایمان لانے کے لیے ہم مخالف کئے  
گئے ہوں۔ پھر جگہ ان واقعات سے ان  
باتوں کی تردید بھی ہو چکی ہے جو اسلامیں  
اپ کے مکان کی بنا پر فرمائی تھیں تو کوئی وہی  
نہیں کہ خواہ مخواہ ان کو عقائد میں اخراج کرنے  
پر اصرار کیا جائے۔“ (ترجمان القرآن  
فردوی شرائع ۱۹ ص ۱۷۱)

پس انسانی فکر یقیناً اس قابل نہیں کہ وہ حکماً عدلاً کے

یہی نہیں خود مودودی صاحب کو ۱۹۳۷ء میں علامہ کمالت کا نقشہ دیکھتے ہوئے یہ اعتراض کرنا پڑا تھا:-  
 ”افسوس کہ علام اللام اشار احمد خود اسلام کی حقیقی روح سے خالی ہو چکے تھے۔ ان یہ تقدیر نہ تھا، ان میں حکمت نہ تھی۔ ان میں یہ صلاحیت نہ تھی کہ مذکور کتاب اور رسول خدا کی ملکی اور عملی ہدایت اسلام کے دامنی اور پیغمبر انصار اخلاق کرنے والے اور زمان کے متغیر حالات میں ان سے بحث نہیں ہے؟“  
 اس پر بھائی وجہ یہ تھی:-

”یہ کیونکہ مکن تھا کہ وہ ایسے وقت میں سلام امن کی کامیاب رہنمائی گز کرنے جو کہ نہ ماد با محل بدیں پڑھتا اور علم و عمل کی مدتیں ایسا عظیم تغیر و انتہی ہو جکا تھا کہ جس کو خدا کی نظر تو دیکھ سکی خوش گزی غیر بُنی انسان کی نظر میں یہ طاقت تھی کہ قرآن اور رسیوں کے پڑھنے تھا کہ ان تک پہنچ سکتی۔“

(تعیینات حصہ ۲ مکتبہ جماعت اسلامی)

پس انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات اور موجود ذمانت کے تقاضا کو پیش نظر رکھتے ہوئے ہمیں یہ یقین کرنا ہو گا کہ امام محمدی کا منصبِ نبوت یہ فائز ہونا ضروری ہے۔ یہ سے وہ صحیح مقام جس کی روشنی میں ہمیں امام المسی کی تلاش کی جائی ہے۔ اور یہ خوب سمجھ لینا چاہیئے کہ تحریکِ اقامتِ دین کے وہ تمام دعیٰ اسلام کی نشأة ثانیہ کے کام میں صراحت بیکار ہیں۔ جو نویں الدام، نویں نبوت اور نویں دل سے نہ صرف محروم ہیں بلکہ اس کے منکر بھی ہیں۔ اور اصل انقلاب صرف منصبِ نبوت پر فائز ہونیوالے انسان ہیں جو اپنے سے ہی ہو سکا ہے۔

محمدی کی تلاش میں قرآنی رہنمائی اور حقیقت کو

میں سے امرِ حق کو ڈھونڈا ڈھونڈ کر الگ کر دیں۔ یہ وہ خصوصیات ہیں جن کے بغیر کوئی شخص مجدد نہیں ہو سکتا۔ اور جو اس سے بہت ذیادہ پڑھ سے پہنچانے پر بھی میں رہوں گی۔“

(تجدد و احیائے دین حصہ ۲ و ۳)  
 مودودی صاحب کے اس بیان سے مدافعانہ گیا کہ نظامِ حق کے قیام کی بے پناہ طاقت رکھنے والا وجود مجددین سے بڑھ کر نیو کا دبجو دہر سے پس صاف شیخ نکلا کہ آئندہ امامِ رسی کا مقامِ نہضت مجددین کا تقاضا نہیں بلکہ نبوت کا مقام ہے۔ اور یہ تجہیز بالکل صحیح ہے۔ کیونکہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے آئندے والے پیغمبر کو ایک دھریاً نہیں دفعہ نہیں، بلکہ دفعہ ثبیل اللہ علیہ کے لئے یاد فرمایا ہے۔

بیرونِ ایک بات یہ ہے کہ ابتداء میں جب موعودی صاحب سے اپنی حاجت تیار کرنے والے شروع کی قوانکی رفاقت کا کامیابی احساس تھا۔

”اکثر لوگ اقامتِ دین کی تحریک کیلئے کسی ایسے مرد کا مل کو ڈھونڈتے ہیں جو ان میں سے ایک ایک شخص کے تصور کمال کا مجسم ہو اور جس کے ساتھ پہلو قوی ہی تو یہ تو ہوں ..... دوسرے الفاظ میں یہ لوگ دعا صلی بھی کے طالب ہیں الگ چیز بان سے ختم نبوت کا اقرار کرتے ہیں۔ اور کوئی اجرائی نبوت کا نام بھی لے دے تو اس کی قابلیت کو کوئی کھینچتے کے لئے تیار ہو جائیں گے اور سے نہیں۔ ان کے دل ایک نبی مانگتے ہیں۔ اور نبی سے کم کسی پورا ضمی نہیں یاد رہتا۔“

لہ مشکوہ حصہ: مطبع قیومی کانپور۔ کتاب المتن +

والمگیر شہرت حاصل کرے۔

**تیسرا معیار** یہ بتاتا ہے کہ خدا تعالیٰ ان کے ذریعہ مختلف انجیاب غیریہ کا بکثرت قرار فرماتا ہے جو اپنے وقت پر پوری ہوتی ہے۔

چوتھا معیار یہ بتاتا ہے کہ ہم کی پیش کردہ علم اور تجربہ اذ بصرت میں ایک خاص مقام طیبیتی حالت ہوتی ہے جس سے ایک عالم کا عالم تھیجا ہو اس کے پاس آ جاتا ہے اور جو لوگ اس کی فلامی سے باہر بھی کھڑے رہتے ہیں وہ بھی اسے اپنا لئے کی کوشش کرتے ہیں اور زبان حال پکار رکھتے ہیں تو کافی اسلام ہے۔

### رسول مقبول اور صالح امانت کے اشارے

معیار یہ جو قرآن مجید ہمیں امام محمدی بلکہ برہنی امام و نبوت کی شناخت کے لئے بتاتا ہے۔ اب اگر حدیث اور علماء امانت سے امام محمدی کی علامات ملاحظہ کریں تو ہمیں اس کے دلے موجود کی تلاش میں کوئی وقت نہیں رہ جاتی۔ چنانچہ ہمیں بتایا جاتا ہے کہ۔

(۱) اس نبی کا زمانہ تیرہویں صدی کا اخراج پڑھو  
صدی کا آغاز ہے۔

### (۲) ان لم يهدِّي بَنَى أَيْتَمِنْ لَهُ تَكُونَ مَنْذَ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَنْكَسِفُ الْقَمَرُ لِأَوْلَ لَيْلَةٍ مِّنْ رَمَضَانَ وَ

لَهُ لَوْتَقُولُ عَلَيْنَا بَعْضُ الْأَقَادِيلِ۔ الخ (الحقر) ۷۶ وَما  
کانَ اللَّهُ لِيَطْلَعُكُمْ - الخ (آل عمران) ۵۸ پڑھنے کو رہو۔

تمہاری تحریک اور توبہ صدیقین نے ہم صاحبِ حق کو نامعلوم شہید کی کتاب دریں نے احوالِ مردیں پہلا پڑھنے کو شروع کیا ہے اور ملکہ ملکیہ شہزادی میں یہ

شرط مخطوبہ درسال چون گذشت اوسال  
بوا بحیث کاروبار سے بسیم  
لہ دار طلبی مطلب فاروقی دلی مددی ۴

سچھے لیٹنے کے بعد اب آئیے الامام المدحی کی تلاش کوی۔ مگر اس کی تلاش سے پہلے کیوں نہ قرآن مجید اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ہی عاشر ہوں۔ تاکہ اس عالی بارگاہ سے ہم اپنی نازل کے رنگ اور معلوم کر لیں اور ہمیں بڑی آسانی سے وہ موجود مل عالیے جو تحریکیہ السلام کا آخری زمانہ میں مل بیڑا رہے۔

یقین کیجئے جب ہم اسی خیال سے ذرا آگے بڑھتے ہیں تو قدم قدم پر یہ بدگانیاں اور فلکی فہیاں دودھ جوئی جاتی ہیں کہ خدا تعالیٰ اور اس کے رسول نے مددی کی شان کے لئے ہمیں بالکل اندر ہی سے میں پھوٹ دیا ہے۔ نہیں یہ ساہرگوہ نہیں۔ بلکہ اس کے بعد قرآن تو اصولی طور پر ہمیں یہ کہ رہا ہے کہ اتنا علیستا للهندی، کہ ہم ہر مشکل کے وقت رہبری کے خرائیں سرخیاں دیتے ہیں۔ پھر اس نے اسی پر اتفاق ہمیں کیا بلکہ ایک مدھنی امام و نبوت کی صداقت کے پہلے سے معیار قائم کر دیکھ رہی تاکہ اس نے زمانے میں ملٹی صادرات اور مدھنی کا ذب کا فرقہ نہ بانی ہوتا ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اُنتہی باطن کی پیرہ دیتوں سے محفوظ رہے اور خدا پرست انسانیتی قائدین سے بے خبر رہ کر نعمتِ الہی سے محروم رہ جائی۔

شان قرآن کیم ایک معیار یہ بتاتا ہے کہ مدھنی امام کی چالیس سالہ زندگی پر نکاہ و الوانا کو تمیں اس میں تقدیم اور پاکیزگی کے سوا اپنے بھی نظر نہ رائے۔ تو پھر لو کر یہ ارضی انسان نہیں بلکہ آسمانی پیا رہے۔

**دوسرा معیار** یہ بتاتا ہے کہ وہ عذر کا ذب  
نہیں جو لو تقول کی وجہ سے محفوظ رہ کر قتل سے پہلے  
جانشی اور اس کا سلسلہ تباہ دب بیادر ہوئی کی جانشی ایک

لہ لقد لبشت فیکم عمرًا من قبله افت لا  
تعقلوت - (سورة یونس)

یہ ہیں چند موٹی موتی معلومات جو حدیث اور محدث  
امت کے اقوال سے ہمیں لہتی ہیں۔  
— وَ قَاتِلُهُ مُحَمَّدٌ فَرَأَى مُحَمَّدًا بِعُولَةٍ أَكْرَمِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
مُهَمَّدٌ مَّا امْتَهِنَتْ هُنَّا مَلِيئَةٌ وَكُلُّهُ أَدْرِسٌ لِصَاحِبِ الْأَمْتَهِنَتْ سَعَى  
رَاهِنَانِي عَوْصِلَ كَرَنَے کے بعد جب دُنیا کے ایک سے کے  
لیکر دوسرے سترے تک نکلا، ڈائیٹ ہیں اور آج سے  
نصف صدی پہچھے ہٹتے ہیں تو ہماری سستت کی کوئی نہ تھا  
نہیں لہتی جب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ ان تمام معلومات اور  
معیار اور کے بالکل عطاب لئی چوڑھوئی ہے کہ آغاز  
میں شخصی محدودیت کے سر تاچ کی طرف سے یہ دل رہا  
آزاد آئی ہے ہے

### رسیم مژده ز غلبہ کمن ہماں مردم

ک او محمد ایں دین و دہنما باشد۔

ہم آنکھ اٹھا کر دیکھتے ہیں تو اسman پر اس کی غاطر  
رمضان میں کسوٹ و خسروت کائنات ہمارے سامنے آ جاتا  
ہے۔ وہ ہندوستان یعنی مشرق کا رہنے والا ہے قادیانی  
یعنی کوئی بستی اس کا نہیں ہے اور وہ ایک عالم کو  
اپنے خلیل کے متعلق پُر نزد افاظ سے یہ اعلان کر رہا ہے  
خون رو دم و بخلیلہ ما ثور آ عذر

### یفت امت گر بیدیدہ تہ بینت شطر

پھر اس کی تحریک، احریت کے نام سے دُنیا پر چھارہ ہے  
اور احمدی کھلانے والے اس کے علاقہ عقیدت میں شامل  
ہونے کا دعویٰ رکھتے ہیں۔ اس کے کام الرصلیب ہونے کا  
اس سے بڑھ کر اور کیا ثبوت ہو گا کہ اپنوں کے ملاوہ  
بیکاری کی زبان پر بھی جواری ہے۔

”اس مدافعت نے نصروف دیا امیت کے  
اس ابتدائی اثر کے پہنچے اڑاۓ جو سلطنت  
کے راستی ہونے کی وجہ سے حقیقت میں لگی  
جان تھا اور بیزاروں لاکھوں مسلمان اس سے

تنخیلت الشہنس فی النصف منہ۔

یعنی جب سے زمین و آسمان پیدا ہوتے ہے  
و ڈونش کسی ماںور کے وقت ظاہر نہیں ہوتے۔  
بلکہ امام محمدی کے سلطنة ظاہر ہوں گے۔ ان میں ایک  
یہ کہ رمضان کے مہینہ میں قمر ھوئی تاریخ میں جو  
اس کی مقروہ تاریخوں میں سے پہلی ہے گہر لیگا  
اور دوسری یہ کہ سدرج کا گزر اپنی دریبانی  
تاریخ یعنی اٹھائیں کوہ دکھانی دیگا۔ اور یہ دونوں  
نشان رمضان کے مہینہ میں ظاہر ہوں گے۔

(۳) دہ مشرق سے ظاہر ہو گا اور سر زمین پر کھڑے سے  
ملوک کریگا۔

(۴) اس کا زنگ گندم گوں ہو گا۔ پیشانی فراخ اور  
چکدا رہو گی۔ ناک بلند ہو گا اور یاں سیو حصہ اور  
لبے ہوں گے۔

(۵) اس کے زمانہ میں حقیقت محمدی حقیقت احمدی سے  
سے ہو سوام ہو گی۔

(۶) دہ کام الرصلیب ہو گا جس کے الہامی مبنی ہیں  
کہ مذہب عیاذیت کی دھمکیاں اڑا دیگا۔

(۷) امام محمدی کا ایک فرزند جس نام نام محمد ہو گا اسکی  
وقات کے بعد کھڑا ہو گا اور اس کے میشیں کی  
تمکیل کریگا۔

لہ جواہر الامر اور دیشخ نہ زین علی مفت۔ لہ بخاری تہذیب الفتن  
بلبڈ کو ادھیال دیلو اور جلدہ مختصر المطبع المازنی بصر۔  
الصراط السوی مفت۔ اقرب الایم مفت۔ رجیع الکرام مفت۔  
لہ مبداؤ و معاد از مجده الافت شافعی رحمۃ اللہ علیہ سلیمان مجددی اور  
لہ عده القاری فی شرح بخاری جلدہ مفت۔ مطبوعہ مصطفیٰ  
طیبی اور عینی شرح بخاری جلدہ مفت۔ شہ (پیغمبر حضرت  
امام ریحان بن عقبہ دارالبعین فی احوال المحدثین)

اس کے وجود میں صدائیِ حفاظت کے پر سامان نظر آتے ہیں کہ بندوں، عیسائی اور مسلمان غرضیکہ سب توہین اسے تسلی کر دیجئے کے درپیے ہیں مگر وہ اللہ کا بندہ تھا ہونے کے باوجود شیری کی طرح کھڑا آواز نہ رہا ہے سے  
لے آئے تکھے سوئے من بدویدی بصیرت  
اذ باغمیار میرس کہ من شارخِ ممثُر  
اس کی بجا عدتِ مخالفت کے بے پناہ طوفانوں کے باوجود  
بڑھتی چلی جا رہی ہے اور اسلام کے نام لیوا ہے دیکھ دیکھ کر  
جیروں ہوش ہے ہی کوہ نیچ بخوبادیان میں بڑیا گیا تھا اب  
ایک تکھہ دعوت تھا جو لا جارہ ہے۔ جس کی وجہ میں ایک  
طریق پھیں ملکت پنچی ہوئی ہیں اور دوسرا طرف یورپ کے  
صالوں تک پھیل رہی ہیں۔

یہ موجود اپنے ساتھ صدِ اشناوات اور معجزات  
مجھی لا یا ہے۔ ناواروس کی احمد، ناک حالت، ایوانِ کسری  
میں تزلزل، شرقی طاقت اور کوریا کی ناٹک حالت،<sup>۱</sup>  
کاسپوٹ، طاہری، انجیرت، مسلح موبو، مسلمانوں کی  
از سر نو ترقی، بے شمار پیشگوئیاں، اس نے قبل از وقت  
ستائیں جو بعد میں پوری شان سے وقوع پذیر ہوئیں، اور  
ہوئی ہیں۔

اس کی تصدیق میں الکٹ خاکشش ہے۔ علماء پہنچ ہوئے  
پھر یہ ہیں کہ الگ تمام اس کی کتب اور تحریرات کا مطالعہ  
کریں گے تو اس کی صداقت اثکار ہو جائے گی اور ان کا  
جادو و قوث عجایب ہے۔ ان میں سے ایک طبقہ اسکے پیارا کہ  
معتمدانہ نظام کی میمع پہیا نے پر نقلی بھی کر رہا ہے اور  
تو کافرا مسلمین کی تحریت میں کھویا ہے۔

یہ ہے وہ حقیقی مددی جس کی صداقت پر قرآن بھی  
گواہ ہے، حدیث اور امت کے اقوال بھی اسکی تصدیق  
کر رہے ہیں اور یہ وہ اسلام کا فتح نصیب برٹیل ہے۔

زیادہ خطرناک اور سخت کامیابیِ جملہ کی زد سے  
جس کے بلکہ خود عیسیٰ یت کا طلبہ دھوکا  
ہو گرا اٹھے لگا۔ (اجارہ کیل امر ترمذ ۲۷۴۷)

پھر ہمیں یہ بھی نظر آتا ہے کہ امام محمدی کا مولود فرزندِ جھوپ  
گذشتہ نوشتہ کے مطابق دُنیا کے پردہ پر رونق، فروز، ہمچو  
ہے۔ یہ سب کچھ دیکھ کر ہمارا دل رفت سے بھر جاتا ہے اور  
رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے قوتِ قدسی اور اولیائے  
امامت کھدد عانی قوت کا ہمیں اعتراف کرنا پڑتا ہے۔ کہ  
انہوں نے جو کچھ فرمایا تھا وہ ہمارا دیکھوں کے سامنے پورا  
ہو گیا ہے۔ اور یہ معلوم کر کے کروہ کرنے والا مولود کسی  
نئی تشریعت، کسی نئے قانون اور کسی نئی نبوت کا دعوے  
نہیں کرتا بلکہ اسے دوبارہ سالت کی غلامی اور دربانی پر  
ایک تازہ ہے اور وہ روح پرور انداز سے دُنیا میں منادی  
کر دتا ہے۔

### ایں عیشہ روان کر جلوں خدا د، ہم

### یک قطرہ زیکر کمالِ محفلِ الحست

ہماری روح سجدہ میں گر جاتی ہے اور زیان کو بیسا نہ  
جاراتی ہو جاتا ہے۔ دیننا اتنا سمعنا منادیا یعنی دی  
للایمان ان امنوا بر تکہ فاما نہ۔

**قرآن کے معیارِ صدقہ** | رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کی بیانِ خاصہ علامات کے بعد جب ہم خود قرآن کے  
درستے اسے جانچتے ایں تو اس کی صداقت سوچ کی  
طرح روش ہو جاتی ہے۔

اس کے دوی مددویت سے قبل اندگی پر اس کے  
حلنکے باوجود کسی دشمن کو بھی احتراف کرنے کی جاگت  
نہیں ہو سکی بلکہ اس کے خالقین بھی اس کی مقدس اور  
مطہر ندگی کا اقرار کر رہے ہیں۔

لہ علیکم اللہ انسیٹیوٹ جون ۱۹۷۳ء رسمی اعلان، دکیل، بھارت  
۱۹۷۳ء، اخبارہ میڈیا میٹشپ، هارا، اشنا، لسٹریل بینی و طبا

گورنر جنرل کا عہدہ حضرت محمد صطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کرتا پڑیگا اور پھر عہدہ میں آپ پھوٹی بڑی سب قسمیں حضور کے ادبی اشائی سے سخونخ کر دی جائیں گی اور عبیدہ وہی تقیم کی جائیگا جسے پیغمبر عالم خود اپنے پا تھے تے تقیم فرمائیں گے۔

**کس کا سرو دوسرا سارا** [ذیماں ایک طرف کفر و اسلام تصویر دوسرا سارا] کی وجہ مکاری مفرکہ عاری ہے مگر دوسری طرف پاکستان کے کوئے میں کچھ ایسے لوگ بھی ہیں جو اتنے پڑے حاذجنگ کو دیکھتے ہوئے ہمیقاشامی کی جیشیت سے بیٹھے ہیں اور "صلاح قیادت" کے دل فریب نعروں سے لوگوں کو برباد کر لے ہیں کہ اسلام کی تازگی اور اس کے نظام کے اذمر تو قیام کا محکمہ ایسا خدا نے سال ۱۹۴۷ء سے ہمارے سپرد کر دیا ہے۔ اب خدائی کو اپنے پیغام کا کوئی نکر نہیں بلکہ یہ دوار بوجہ ہمالیہ بحیف و نزار گندھوں پُڈال دیا گیا ہے کہ تم اپنی کو مسترش سے اقصلانے عالم ہیں اسلام کو سر بلند کریں۔

حالانکہ انہیں ہر دن یہ نظر آ رہا ہے کہ دنیا کی خوفناک حالت کے نقطہ کو بدلت دینا کسی مادی رہنماؤ اور سیاسی جماعت سے ملک نہیں۔ ان کی صرایمیں کا یہ عالم ہے کہ انہیں ابھی تکہ یہ بچھیں میں نہیں اسکا کہ وہ دنیا کو چھوڑ کر صرف پاکستان کی کبیسے اصلاح کر سکتے ہیں۔ وہ جب عوام کی ناگفتہ بحالت کو دیکھتے ہیں تو یہ پروگرام بناتے ہیں کہ عوام تسلیمان بن سکتے ہیں جب پارٹی کو پہلے مسلمان بتایا جائے۔ اور جب پارٹی کی طرف دیکھتے ہیں تو کہتے ہیں کہ پارٹی کی نسبت کے مسلمان کرنے کا طریقہ ہر دن یہ ہے کہ عوام پہلے مسلمان نہیں۔

بھری وہ ہیں جنہیں صالح اور غیر صالح میں پیکنگ (Checking) کرنے کی توبہارت ہے مگر کسی بندھی صالحیت پیدا کرنے کی توفیق نہیں۔

جس کی قیادت میں دنیا کے ہر رہنمیں اسلام کے مشین مجاہد القلب براپا کنسکی سرگرم کوششی کردے ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی پرستیت تعلیم کی اشتافت کی جا رہی ہے اور علیگہ بھلگہ اسلامی مدارس اور مساجد کا قیام عملی میں لایا جا رہا ہے۔

اور جس کے پیا کردہ ٹھہر نام یہ یہ بحث ہے کہ اسکے مطابع کہتے ہی کفر کی افواج کے نیک دل سپاہی اسلام کے بھنڈٹے نے جمع ہو جاتے ہیں اور کفر کے خلاف شرعاً لئے بغیر انہیں کل مبنی پڑتی۔

**نقشبندیہ و عالیہ جنگ** [ہاں یہ اسی مددی کا کوشش ہے کہ اسکے اشائے پرسنکڑوں مردانہ جما ہو گئوں اقوامیں اور خاندانوں کو خیر باد کیہ کر اعلاء کے لئے امداد کی کوششی پوری سفر و شہی سے مصروف ہیں۔

صلائب و الام کے ہجوم ان کا اعاظہ کئے ہوئے ہیں۔ انہیں قتل کر دینے کی دھمکیاں دی جا رہی ہیں۔ ملک اور توہین ان کی مخالفت میں ایک ایک کرکے مختصر سودھی ہیں۔ مگر یہ دلوں سے بھی کچھ ایسے سخت جان ہی کائنات کو دیکھتے ہوئے بھی اسلام کا بھنڈٹا اپنے پا تھے تھا میں کھڑے ہیں اور اس بیان کے ساتھ کھڑے ہیں کہ وہ ایک دن دنیا سے منوا کر چھوڑیں گے کہ روں کا اشتراکی نظام اور برطانیہ کا امپیریلیز م دنیا میں زمودہ رہنے کے قابل نہیں۔ اب ہر دن اور صرف مجدد تحریک حیات نافذ کیا جا سکتا ہے جو قرآن کے خطوط اور اسکی لائنوں پر قائم کیا جاتے گا۔

وہ ڈنکے کی چوت کہتے ہیں کہ اس دنیا کے ڈنکڑوں شہنشاہوں اور بیویوں نوں کو اپنے خندوں کو دست بخوار ہوتا پڑیگا۔ انہیں اپنی کوتاہیوں پر معافی مانگنی ہوگی۔ غلطیوں کا اعتراف کرنا ہو گا امداداً خدا اپنے ہی پا تھے

غرضنکہ اس قسم کے گورکھ دھندوں ہیں الجھنے ہوتے ہیں۔  
اوہ بے نیں ہو کر ایک نئے قادر و قیمی ملاشی میں پھر  
ہے ہیں۔

مگر ان تمام حقائق کے باوجود ان سینے جاری دل کی  
خوشی ہمیں دیکھنے کے لائق ہے کہ وہ اس فلسطینی ہیں جس تلا  
ہیں کہ وہ نظام باطل کو الٹ کر اس کی مدد نظام حقیقی قائم  
کر سکتے ہیں۔ لیکن خدا جانتے انسیں یہ کبھی خیال نہیں ہوتا کہ  
وہ امام عصر کے نقشے کو منع منے رکھ کر ایک مجتہد  
(صلحاء) توپیار کر سکتے ہیں مگر اس میں زندگی  
کی روایتی نہیں طالی سکتے۔ کیونکہ اس دنیا کی  
پروردی تاریخ اور تجربہ یعنی بتلتے ہیں کہ یہ  
نام صرف خدا کے قائم کردہ مامورین کے  
ذریعہ ہی سراخجام پاسکتا ہے۔ لیں جس طرح  
یہ مکن نہیں کہ بناراشا، شکرپیر یا میکم گور کی  
قتلہ آن کے ایک ایڈریشن پر اپنا نام اللہ کو کوئی  
القلاب برپا کر لیں اسی طرح یہ بھی مکن نہیں ہے۔ کہ  
امام وقت کا کوئی نقال خواہ وہ اپنے فن میں کیا ہی  
ماہر ہو اسلامی حکومت قائم کر دیتے ہیں کامیاب  
ہو سکے۔

وَأَخْرِدَ عَرَبَنَا أَنَّ الْجَدُودَ تَعْلَمُ  
وَالسَّلَامُ عَلَى مَنْ يَأْتِي الْمُهْدِينَ

لہ آنکھ پھر منتظر صبح قیادت ہے ابھی  
ایک فاروق کی دنیا کو غزوہ ہے ابھی  
(کوثر، ۶ ستمبر ۱۹۷۹ء)

پھر تیرے بندے تیرے تیرے نام سے کوتے ہیں گریں  
پھر سے پیدا کوئی فاروق سماں سان کر دے  
(کوثر، ۶ ستمبر ۱۹۸۰ء)

## نایاب المترجم

میر سے پاس انتشار الفضل کا پورا سطح ۱۹۱۳ء  
سے ۱۹۲۴ء تک اور متفرق رسائل سلسلہ کے  
فائل ریویو اور دو ۱۹۰۲ء سے ۱۹۲۴ء تک اور  
کئی متفرق سالوں کا۔ اور انگریزی کی ریویو کا متفرق  
فائل اور متفرق ماہ کے پہچے تشحید الاذہان،  
فرقاں، سن رائز انگریزی، الحکم، بند، فاروق  
مصباح وغیرہ کے متفرق فائل کتب حضرت  
مسیح موعود علیہ السلام حضرت خلیفۃ ثانیٰ امیر اشاعت  
اور سلسلہ کے علماء کی تصنیف،تفسیر بیرونیہ یوسف،  
کعبت سورہ عدہ کی تین جلدیں اور المقرہ کے  
ہر کوئی وغیرہ بائیسے فروخت موجود ہیں۔ حاجہ  
اجباب خط کے فہیم کا تصنیفیہ کر لیں۔ نیز آپ بھلمہ  
کتابوں کے منگولانے کے لئے مجھ سے خط و کتابت  
کریں۔

ابوالمیزخر الدین مالا باری کتب فروش  
دویش قادریان۔ ای پنجاب

# لکھنؤ مہر دہ کامیاب موبہار ام

(حضرت میر محمد اسحاق صاحبؒ کے سلسلہ سے)

حضرت حکیم الامت خلیفۃ الرسل ایک الاولیٰ جس طرح حضرت کریم موجود علیہ السلام کم بعد جماعت میں رسیجے بڑے دعائی طبیعت کی طرح ساری اور آپ کی بھارتی بیماریوں کو چننا کرنے کی فکریں اگزیڈی بلخا دینیں بیشتر اپنے کو حاصل ہوئے کی سے غصی نہیں پہنچے لیکر پھر انکے سب پھر اپنے نیعنی جانی تھا۔ ایک طرف اگر

بجمول و کشمر کاظمیم الشان ہمارا یہ  
سالہ سال تک آپ کے زیر پا لای رہا تو دوسری طرف آپ کے لئے یہ مرد نظر تھا کہ  
عالم روحا نیت کاظمیم الشان یاد شاہ

یعنی حضرت کریم موجود علیہ السلام کے بھی جبکہ آپ مقادیاں ہیں بھوت کر کے ائمہ دلالات کے معاملے ہے، حضرت حکیم الامت یا نبی میں کوئی نیکی میں طبیعت سے علاج کرنے تھے۔ آپ پھر ساری عمر کے تیرہ بیرون تجربات اپنی قلم سے ایک بیان فرہیں قلمبند کے سچل میں ہر موسم یہ نظیر سے بے نیغیر نہیں درج ہی۔ سب بیاض آپ کے صاحبزادوں کے پاس ہے۔ حضرت مولوی صاحب کی ففات شاولیہ میں ہوئی۔ اسی وقت سے آج تک گواہ کے بعض شاگردوں نے بعض

بعض نئے بنکر پبلک کو دیتے ہیں کہ یہ تجسس نہ پوری طرح دنیا پر پسند رہا۔ آپ کی وفات کے ۲۰ سال پہلے یہ نہاد اعلان کیے گئے کہ صاحبزادوں کو یہ تو فتن عطا فرمائی ہے کہ وہ اپنے حادق الملک یا اپنے عقیقی بھریات کو اپنی نگرانی میں دیانت امامت اسچاہی اور ادویہ سے خالص اور صحیح اجڑاد سے تیار کر کے دنیا کے فائدہ کیلئے پبلک میں لائیں۔ ادویہ ہم خرا و ہم قواب کا مصدقہ نہیں۔ ان کی طرف سے اخبار انسفل کی ایک قریب کی اشاعت میں اس امر کا اعلان ہو چکا ہے۔

خلیفۃ الرسل ایک الاولیٰ میں صاحبزادگان پوری توجہ اخلاص اور ہمدردی کے ساتھ

بے نظیر پاپ کے بے تقطیر نسخوں کو

اپنے نگرانی میں بخواہے ہیں۔ اسلامی تمام دوستوں سے دنخاست ہے کہ وہ اعلان کردہ ادویہ یا جو طبی  
نسخہ بخواہا چاہیں وہ آرڈر دیکر بخواہ سکتے ہیں۔

بالآخر عاشرے کا مشتعل ای حکیم الامت کے فیض کو تابعیاری فرماتے۔ آئین ثم آئین +

**ضمر و ذکر اطلاع** [ادعا خانہ نور الدین جودہ ایں بلڈنگ لاہور میں سورات کے علاج کا خاص انتظام ہے بیگم صاحبہ: حکیم عبد الوہاب، عروقابلہ کوڈیڈیٹ بیمار کو دیکھتی ہیں اور علاج کرتی ہیں۔

باہر کے اصلاح خاطمیں بیماری کی تفاصیل لکھ کر درآمدی منگر اسکتے ہکیں!

پڑھا: دُو اخانہ نور الدین جودہ ایں بلڈنگ لاہور

# نظامِ اسلامی کا قیام — اور چھا عربِ اسلامی

دکرم بشیر احمد سا جب رفیقی ملے جامعۃ المبشرین

ہے جو اسلام کے نام پر چلا گئی جائے، اسلام چھا عرب کے اکابرین نے خوب کمال ابادہ اور ٹھہرا تاکہ سیاسی مقصد برداشتیں آسانی رہے۔

اس سلسلہ میں سب سے اہم سوال تو یہ ہے کہ نظامِ اسلامی کس طرح قائم ہو سکتا ہے اور اس کے قیام کا طریقہ کیا ہوتا چاہیئے؟ اس کا جواب خود جماعت کے اکابرین نے پیش کیا ہے کہ اصل طریقہ وہی ہے جو انہیاً نے کرام کا تھا۔ آئیے اب یہ دیکھیں کہ انہیاً نے کرام، مصلحین اور مجذوبین اُمّتِ مُحَمَّدیہ کا اس سلسلہ میں کیا طریقہ رہا ہے۔

انہیاً علیہم السلام اللہ تعالیٰ سے ایک خاص پیغام لیکر بیووت ہوتے ہیں اور ان کی اصل خوش بخشت یہ ہوتی ہے کہ وہ انسان اور خداوند تعالیٰ کے دو میان تعلق پیدا کریں اور اس تعلق کی استواری کے لئے خود واسطہ کا کام دیں۔ پھر انہیاً کرام نے اس کے لئے بھو طریقہ کار تجویز فرمایا اور جو راستہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان کو بتایا گیا وہ یہ تھا کہ وہ لوگوں کے دلوں مک پہنچیں اور ان کے ذہنوں میں انقلاب برپا کریں۔ ظاہر ہے کہ جب عوام نہ ہوئی اور اخلاقی طور پر تیار ہو یا یہیں تو پھر ان کو نظام کی رطایی میں پرستا کوئی مشکل نہام نہیں رہتا۔ پس ایک نظام کے قیام کے لئے سنت انبیاء کے مانع ہتھیں ضروری ہے کوئام کے اذکار کو اینہی طرف پھیر جائے۔ ان کے تکوپ کو مسلمان بنایا جائے۔ اسی واسطے قرآن کریم نے ”لَا أَكْرَاهُ فِي الدِّينِ“ کی تعلیم دیجئے جسراً ظلم و تعدی اور ذور بیان و سے مجبوب قبول کر دانتے کو منع فرمایا۔ اسکی فلاسفی ہی ہے کہ دیدرب و حکومت اور جبر و اکراه کے ذریعیہ لوگوں کو تبدیلی

جماعتِ اسلامی کا دعویٰ ہے کہ وہ ”تجدد و احیائے دین“ کا مقدم مقصد ہے کہ وہی ہے۔ اور یہ کہ اس کا کام وہی ہے جو انہیلے کرام اور مجددین کا ہٹاؤ اکرتا ہے۔ چنانچہ ”دُو دادِ جماعتِ اسلامی“ کے حصہ اپر لکھا ہے:-

”دُو مرسے لفظوں میں یوں سمجھئے کہ ہم وہی مقصد اور دعوت ییک رٹھے ہیں جو آدم علیہ السلام سے خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم نے تمام انہیاً کا مہم دنیا میں تشریف لاتے ہے۔“

پھر اپنے طریقہ کار کے متعلق جماعتِ اسلامی کا دعویٰ ہے کہ ہم وہی طریقہ استعمال کریں گے جو انہیاً نے کرام اور مجددین استعمال کرنے رہے ہیں۔ چنانچہ اسی کتاب میں آگے چلنا پڑتا ہے:-

”اس دعوت کو عملًا ییک رٹھے، اسے اپنے دوسرے بھائیوں تک پہنچانے اور اس سے مقاشر حضرات کو کیشئے اور جذب کرنے کا صحیح اور بترن طریقہ وہی ہو سکتا ہے جو ابتداء کے آخر ک اس دعوت کے اصل علیبردار یعنی انہیاً نے کرام اللہ تعالیٰ کی رہنمائی میں اختیار کرتے ہے ہیں۔“

یہ تو ہے جماعتِ اسلامی کا دعویٰ۔ لیکن اگر دیکھا جائے تو جماعتِ اسلامی نے اقتدار و حکومت کے اقتدار کی خاطر ”تجدد و دین“ کا یہ سب ڈھونگ دیا ہے۔ اسلام کی خدمت ان کے پیش نظر نہیں بلکہ مقصد صرف اور صرف اقتدار پر قابض ہوتا ہے۔ اور پونکہ ان کو اس بات کا ملزم ہے کہ مسلمان طبعاً ہر اس تحریک کے ساتھ ملنے کو تواریخ اور ہر اس تحریک کی خاطر تیاری سے بڑی قریبی پیش کر سکتے

کو تھکر دیا تھا کیونکہ اہل اللہ نے ہمیشہ حکومت سے نفرت بکا اظہار کیا ہے۔

پس اصلاح خلق اور تجدید دین کے لئے دلائل اور براہین کی تواریخی ضرورت ہے۔ اس راستے میں بحر و ظلم کا کوئی دخل نہیں، تجدید کے لئے ملکوں کو فتح کرنا نہیں بلکہ قلوب کو فتح کرنا ضروری ہے۔ چنانچہ حضرت پیغمبر موعود علیہ السلام فرماتے ہیں ہے

کام ہے میرا دلوں کو فتح کرنے والے دیار

جماعتِ اسلامی بھی اپنے قیام کے آغاز میں ہمارے بیان کر دے اس نظری سے متفق تھی اور ان کے قائدین کا یہ شیال تھا کہ تجدید دین ذہنی اقدامی تبادیت کے ذریعہ ہو گی چنانچہ مولانا اسلامی صاحب فرمائی ہے،

”اگر آپ نے اجتماع نظامِ اسلامی کے قیام کے خواہاں ہی تو پہلے اپنے آپ کو اور اپنے لوگوں کے دلوں کو بدلتے۔ وہ دل ان جسموں کو بدلتیں گے جن میں وہ دھوکا ہے ہوں گے۔ پھر وہ احجام اپنے گھروں خاندانوں، عشیوں اور شہروں کو بدلتیں گے جن میں وہ رہتے ہوں گے۔ ان کی صورتیں اور ان کی سیرتیں اخلاق معاشرات، اتفاقات، سیاست، تجارت، معاشرت اور ان ہر شے بدلتی چاہئے گی تا انکہ ایک ایسی سوسائٹی اور جماعت بن جائیں گے کہ ان کے سوا کسی دوسرے تنظیری تنقیب کا عمل اپننا نا ممکن اور معوال ہو جائے گا۔ اور وہ نظامِ اسلامی وجود میں آئیگا جس کی ہر جزیروں پر جزو مرتباً

السلام ہو گا، اسلامی نظام، ہمیشہ اسی طرز پر قائم ہو گا۔ اور آئندہ بھی ہو گا تو اسی طرز ہو گا۔ جو لوگ اسکے سوا کسی دوسرے طرفی کو قیام نہ کر سکتے ہیں وہ سخت دھوکے ہیں ہیں۔ اور داد جماعتِ اسلامی مرتباً

مندرجہ بالا بیان کو پڑھئے تو معلوم ہو گا کہ اسلامی صاحب ہمایخیاں کی تکملت ایک کر رہے ہیں۔ یعنی یہ کہ اسلام ہمیشہ قلوب کے برلنے

مزہب پر جبود کرنے سے تعلق یافہ دکا اصل مقصد کبھی حاصل نہیں ہو سکتا۔ اسی لئے قام انبیاء و ملیم السلام نے لا اکراه فی الدین کے بنیادی اصل کو اختیار فرمایا اور دوسروں کو بھی اسی پر عمل پیرا دھئے کی تلقین کی۔ آخر کشته انبیاء والیتے ہیں جسموں میں، غاز کار ہی حکومت کی لگتی پرتفاعلیں ہو کر اصلاح خلق کا کام کیا ہو؟ یقیناً ایک بھی نہیں۔ پس اس سے معلوم ہوا کہ اصلاح خلق اور تجدید دین کے لئے آغاز کار کے طور پر حکومت پر قیصر کرنا صرف یہ کہ ضروری ہے بلکہ غیر مستحق بھی ہے۔ اسی اصل کی تعلیم حضرت پیغمبر علیہ السلام فرمی ہے کہ کہ کہ کہ ”قیصر کا حق قیصر کو دو اور خدا کا حق خدا کو دو۔“

ابنیلہ علیمِ السلام کے بعد یہی حالِ حجد دین اُستاد کارہا ہے۔ ان کا مشن بھی اصلاح خلق تھا۔ مگر ان کا طریقہ (way of approach) دلوں کو سخر کرنا تھا اور حکومت پر قابض ہونا۔ مزہب یقیناً ایک رحمت ہے اور بولا جو دفعہ عمل مزہب تجویز کرے وہ یقیناً باعثت خارج ہے۔ پس یہی طرح ملکن ہے کہ رحمت اور بُرکت کو بنو رہٹوں اجاہتے۔ مثلاً کوئی بھی شخص ایک خوبصورت اور خوشبو دار بھول کے متعلق کسی سے یہ مناسنے کی کوئی تشتیش نہ کر لیجاؤ کر کوئی کہ یہ خوبصورت اور خوشبو دار ہے بلکہ اس بھول کا خاطر ہری ہسن اور اس کی خوبصورتی خوشبو دار بھی کہنے اور سوچنے والے سے اپنے خوبصورت اور خوشبو دار بھونے کا اقرار کر لے گی۔ دینِ اسلام بھی ایک خوبصورت اور خوشبو دار مزہب ہے۔ اس کے مناسنے کے لئے دلوں کو فتح کرنے کی ضرورت ہے اور وہ طے سے دل کبھی فتح نہیں ہو سکتے مذکورے سے جسم فتح ہو جائیں۔ مگر لیکن دل کبھی سخر نہیں ہوں گے۔ اسی لئے حجد دین اور مصلحین کی طریقہ (method) دلوں پر کہ دہکا ہے۔ رسول مصیبول صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد سینکڑوں حجد دین اور مصلحین میں میتووث ہوئے، لیکن ان میں سے ایسے ہیں جسموں سے باتا عذر حکومت حاصل کر کے اصلاح خلق کا کام کیا ہو؟ یہ نہیں بلکہ حضرت امام ابو حیفہؓ نے تو حکومت

تھیں بیرونی کے بعد جماعتِ اسلامی کو بھی پاکستان آنایا۔ لیکن یونگ جماعت یعنی قابل اخراج ہائی اور خلافت پاکستان ہرگز بیان کو ایسی طرح جانتی تھی اسکے بخلاف کے اراکین کیہر عرصہ تک منقار نہیں پہنچ سکیں بلکہ دبی زبان سے یہ تبلیغ بھی کرتے رہے بھروس موسیٰ دعییٰ نہیں۔ ہمیں تو انہوں کو صحیح مسلمان بنانا اور نظامِ اسلام کو قائم کر دکھانا ہے۔ آہستہ آہستہ جماعت پانے پر پیغمبر کے بُل پر بھرنے لگی اور ملک کی سیاسی جماعتوں میں بھی پہنچ لئے مقام حاصل کرنے میں کامیاب ہو گئی اب جماعت اپنے پھر تمام دعاویٰ سے پھر گئی اور تجدیدِ دین کا وہ طریقہ جو پہلے کلام اور صلحوار عظام کا تھا ان کے نزدیک ناقابل عمل اور دینا تو سیاستیت اختیار کر دیا گیا۔ پھر انچھے مودودی صاحب اور ان کی جماعت اسلامی نے زور پر سے یہ روپیٹہ امداد رفع کیا کہ حکومت پر قبضہ کئے بغیر اصلاح حقوق کی کوئی نسلکم کامیاب نہیں ہو سکتی۔ مودودی کا صاحب اینکی کتاب "مختلبات" کے صفات پر فرماتے ہیں:-

"پس یہ ایک کھلی ہوئی حقیقت ہے جس کے سمجھنے کے لئے

کچھ بہت زیادہ قورہ فکر کی بھی ضرورت نہیں کہ صلاح  
حق کی کوئی بھی سکون حکومت کے اختیارات پر قبضہ کئے بغیر  
نہیں چل سکتی۔ اور جو کوئی حقیقت میں شد کی زمین پر فتنہ  
و فساد کو مٹانے پا سایا ہو اور داعی یہ جا چتا ہو کہ علمی خدا  
کی صلاح ہو تو اس کیلئے مخفی و احتفاظ اور ناصح پیش کر کام کرنا  
نہیں ہے۔ لئے اسٹھنا یا پہنچے اور غلط اصولوں کی حکومت  
کا حق ترک کر کے غلط کارروائیوں کے ہاتھ سے افتاد جیسیں کہ  
صحیح اصول اور صحیح طریقہ کی حکومت قائم کرنی چاہیے۔"

اس سے قبل آپ نے مودودی صاحب اور اصلاحی صاحب کو دیانت  
پڑھ لئے ایں جن میں ہر دو حضرات نے اس بات پر ردِ یاد ہے کہ  
نظامِ اسلامی کے قیام کا واحد طریقہ دلوں کی دنیا کو بدنا ہے اب  
ذکرِ القدر جو الکوہ پڑھتے ان کے بیانات میں کتنا واضح تھا  
ہے۔ آگے پہلی کر مودودی کا صاحب اسی کتاب کے صفحے پر فرماتے ہیں:-

"حکومت کے غلط اصولوں کو صحیح اصولوں سے بدلتے کی

کے قائم ہو، اگر تاہمے اور اصلاحی صاحب کے تھیاں کے مطابق وہ  
لوگ سخت دھوکے میں میں جو کسی اور ذریعہ کو اسلامی نظام کے  
قیام کا ذریعہ سمجھتے ہیں۔ یعنی نہیں بلکہ جماعتِ اسلامی کے بانی و قائم  
مولانا مودودی صاحب اپنی کتاب "تجدد دلایتے دین" میں  
حضرت سید احمد صاحب شہیدؒ کی تاکای کی جو وجوہات لکھیں  
ان میں سے ایک درج یہ ہے کہ انہوں نے یعنی حضرت شاہ عبدالحی  
تھے ذہنی طور پر لوگوں کو نظامِ اسلامی کے تیام کے لئے تیار  
نہیں کیا تھا۔ چنانچہ اس کتاب کے مطلب پر فرماتے ہیں:-

"اس علاقہ میں سیاسی انقلاب پر یا کرنے کیلئے پڑھو  
تمہارے خود اس علاقہ کی ہی آبادی میں اخلاقی و دینی انقلاب  
پیا کر دیا جانا تا کہ مقامی لوگ اسلامی نظام حکومت کو سمجھنے  
اور اسکے انصار بننے کے قابل ہو جائے۔ دونوں لذتبا  
اس غلط فہمی میں مبتلا ہو گئے کہ مرد کے لوگ جو کہ مسلمان  
ہیں اسلئے وہ اسلامی حکومت کا بغیر مقدم کریں گے.... لیکن  
بالآخر تجربہ ثابت ہو گیا کہ نام کے مسلمانوں کو صلحی مسلمان کہنا  
اور ان کو وہ توقعات رکھنا یا جو اصلی مسلمانوں ہو جو ہی پوری  
ہو سکتی ہیں میں ایک حصہ کا تھا۔"

یعنی مودودی اصلاحی صاحب کے نزدیک بھی نظامِ اسلامی بیساکھ کیلئے  
دولوں اور دو ہنروں کو برداشت و حضوری ہے۔ تب کہیں جا کر نظامِ اسلامی  
قائم ہو گا لیکن یہ تھیات اس وقت کے ہیں جب جماعت کا دھر  
آنماز تھا اور جماعت کے متفقین کی تعداد ہے ہونے کے پار ہتھی۔  
چنانچہ اسوقت جماعت پر اپنا تمام زور اس بات پر صرف کیا کہ  
یہاں مقصد اور طریقہ کام وہی ہے جو انبیاء علیهم السلام کا تھا اسی  
لوگوں کے تلویب اور اذیان کو بدلنا اور انہوں مسلمان کیلئے  
نظامِ لوگوں ہیں قائم ہو جائیگا تو خود بخود لکھ کر بھی رائج ہو جائیگا۔  
جماعت کے ان دعاویٰ کو دیکھ کر ما یوں مسلمانوں کو ایمید کی ایک  
نظر آئی اور وہ واقع تعداد میں جماعت کے کم جمع ہونے لگے لیکن  
وہ یہ تھا کہ مودودی صاحب اور انہیں جماعتِ اسلامی کا  
مقصد اور حرم مذہبیت حکومت و اقتدار حاصل کرنا ہے۔

ناؤ اقیمتِ اتحاد پڑھی ہوئی ہے کہ وہ اسلام اور  
غیر اسلام میں فرق نہیں کر سکتے۔ ” (تقریب مولانا مودودی  
صاحبِ ملیحہ کو شریک اپریل ۱۹۶۷ء)

جیسا کہ اور بیان کیا جا چکا ہے مودودی صاحب نے حضرت  
رسید احمد صاحب شعیبؒ کی تاکامی کی وجہات میں یہ وہ بھی لکھی ہے  
کہ انہوں نے سرحد کے لوگوں میں اخلاقی اور ذہنی انقلاب برپا  
کئے بنیزیر نظام اسلامی کے قیام کا اعلان کر دیا تھا اسلئے وہ تاکام  
ہوتے۔ اب وہ خود اس اصل کو بھول رہے ہیں۔ سوال یہ ہے  
کہ کیا اب مودودی صاحب اسی غلطی کو نہیں کھا رہے ہے وہ بھی  
تیباً پستان کے مسلمانوں میں ذہنی اور اخلاقی انقلاب برپا  
کئے بنیزیر حکومت پر قابلِ ہم کو کنظام اسلامی کے قیام کر دیجے گی۔  
اصل حقیقت بھر حال یہی ہے کہ جماعتِ اسلامی  
اقدار و حکومت کی بھوکی ہے اور ان کو اس کا حصہ  
کے لئے خواہ کوئی غلطیاً تھیں طریقہ بھی استعمال کو نیا لیے  
اور خواہ کتنا بھی غلط بیانی سے نام لینا پڑے جماعت اس  
سے گزینہ نہیں کر سکے گی۔

آخوند عرضِ صرف اتنی ہے کہ ہمارے ہوا مکو ان  
باقیوں پر اور جماعتِ اسلامی کے متصدی بیانات پر خود  
کرتا چاہئے۔ جماعتِ اسلامی کا ماضی آپ کے سامنے ہے  
اس کا حال اس کے ماضی سے بھی بدتر ہے۔ اس کا مقصد  
محض حکومت و اقتدار کا حصہ ہے جس کی عناصر وہ خواہ  
کو خوب کرنے کے نام پر اکٹھا کر کے اور ”اسلام خطرہ میں ہے“  
کافروں لگا کر اپنے لئے راستہ ہموار کرتا چاہئے ہے۔ لہذا  
آپ کو خبردار ہتنا چاہئے اور اس قسم کی جماعتوں سے بو  
اقدار کی بھوکی ہیں اپناداں بجانا چاہئے ہے ۔

## ضمیر و زخمی مسئلہ

پستکی تبدیلی کی اطلاعِ غرور و دہنی و نہ سالہ کے درپیختے  
کی ذمہ دہی آپ پر ہے — (میصر)

کوشش کرونا خدا ترس اور فسرپے مہا فسح کے لوگوں سے  
قانون سازی اور فرمائی واثقی کا اقتدار پہنچیں لو۔ ”  
پھر آگے چل کر ”تعییات“ کے صدر پر پہنچ جماعتِ اسلامی کے متعلق فرمائے  
ہیں:-

”یہ خوبی تبلیغ کرنے والے مفہوم (Preachers) اور برپن (Missionaries) کی جماعت نہیں بلکہ  
ذریحی فوجداروں کی جماعت ہے اور اس کا کام یہ ہے کہ دنیا کو  
علم، فتنہ، قاد، یہ اخلاقی، طفیلان اور تاجران اتفاقع کو  
بنزو، مٹا شے اور اب اب ہر دن اشکی خداوندی نہیں کر کے  
یہی کی جگہ نیکی قائم کرے؟“

پھر فرماتے ہیں:-

”لہذا اس پارٹی کے لئے (یعنی جماعتِ اسلامی کیلئے ناقل)

حکومت کے اقتدار پر قیضہ کے بغیر کوئی چارہ نہیں۔“

غرض ان جو امداد سے قارئین نے یہ اندازہ لگایا  
ہو گیا کہ اب بھیک جماعتِ اسلامی کو یہ تعین ہو گیا کہ عوام کی ایک اچھی  
تمہی خدا دا ان کے ساتھ مل گئی ہے تو وہ پیشے سالیق بیانات کو  
بھول گئے اور انہوں نے یہ کہنا شروع کیا کہ حکومت اور اقتدار  
کی گذری رقیضہ کے بغیر تجدید دین اور اصلاح خلق کی کوئی سیکھ  
نہیں چلائی جا سکتی۔

یہاں جماعتِ اسلامی کے اکابرین یہ کہ سکتے ہیں کہ چونکہ ہم  
نے لوگوں کے دلوں اور ذہنوں کو بدل دیا ہے اور انہیں  
اسلامی بتا دیا ہے اصلیٰ اب حکومت پر قبضہ کرنا غور ہی ہے  
تاکہ اسلامی قدرتوں کے مطابق نظم حکومت چلایا جائے لیکن  
یہ بھی مردہ غلط ہے کیونکہ جماعت کے اپنے اکابرین نے اس پاٹ  
کی پاریا کر گئی دی ہے کہ انہوں نے خداوند کی کوئی اصلاح نہیں  
کی اور ابھی تک عوام کے دل اسلام کی روح کو سمجھنے کی طبیعت  
سے محروم ہیں۔ چنانچہ مولانا مودودی صاحب خود فرماتے  
ہیں:-

”قوم کے اسلام کے نام سے محبت تو ہے لیکن اسلام سے

# اپ کے اپنے مکتبہ کی کتابیں اور لیکٹر

احباب کرام! آپ ہمارے مکتبہ القرآن سے جملہ قسم کی مدد ہی کرتے طلب فرمائے ہیں۔ مدد و ذیل مخفیوں کا میں اور لیکٹر آپ کی فرمیجی معلومات میں شامل اضافہ کرنے کا موجب ہوتی اور آپ اسلام اور احمدیت کے متعلق صحیح معلومات شامل کر سکتے گے۔

(۱) تفسیر کبیر از حضرت امام جماعت احمدیہ حسین قرآنی حقائق و معارف کا ایک دلایا موجز ہے۔ سورہ یونس سے کہتے تک کی تفسیر کا صرف ایک نسخہ ہماں نے پاس ہے۔ قیمت پچھاں روپے۔

(۲) تفسیر رواہ مریم۔ یہ حضرت امام جماعت احمدیہ کے درس القرآن کے نوٹ ہیں جو اپنے مدرسہ میں سجدہ بارک رہو ہیں یا قیمت پورہ کئے۔

(۳) تفہیمات ربانية۔ اس کتاب میں غیر احمدی صاحبان کے ان تمام افتراءات کا جواب یا گیا ہے جو وہ مدرسہ احمدیہ پر کرتے ہیں یہ بھی نایاب ہے۔ صرف ایک نسخہ موجود ہے۔ قیمت دس روپے۔

(۴) حکمة الیقین فی تفسیر حفظ النبیت۔ قائم انبیاء کی تفسیر میں ایک جامع گز نہایت مختصر ضمون ہے۔ یہ مولانا کاظمی کی تعداد میں چھپ کر شائع ہوا ہے۔ ایک نسخہ کیلئے دو مائیں کامیاب ہجومی تفسیر کیلئے فی سنگوارہ لہور پر معمولی۔

(۵) نیا انتشارت۔ حضرت شیع ناصری علیہ السلام کی زندگی کے متعلق بڑش انسانیکلو پڈیا میں شائع شدہ تصاویر سے ایک نیا انتشارت پیش کیا گیا ہے۔ میضمن اگر یہی عربی افادہ دو میں اکھا ایک ہی ٹریکٹ میں شائع کیا گیا ہے۔ ایک نسخہ کے لئے دو اسٹر کے ٹکٹ اور فی سینکڑہ ۱۰ روپے مقرر ہیں۔

(۶) القرآن کے تمام خاص تبریزی اند جامیعت رکھتے ہیں۔ اس سے پہلے نہیں بخوبت کے متعلق ایک خاص فہرست کچھا ہو خلافتِ راشدہ کے بارے میں ایک فیصلہ کو خاص ہمہ نہ شائع ہو چکا ہے۔ قرآنی حقائق و معارف پر ایک خاص فہرست کچھا ہے نہیں ایک سالانہ نمبر پوری آپ تباری چھپ چکا ہے۔ ان چاروں خاص فہروں میں سے ہر ایک کی قیمت ایک روپے مقرر ہے۔ چاروں نمبر ایک ساتھ طلب کرنے کی صورت میں صرف تین روپے لئے جائیں گے ملاوہ مخصوصاً اک۔

(۷) عربی قصیدہ۔ حضرت یافی مدرسہ عالیہ احمدیہ علیہ السلام کو اپنے تیڈ و مولا حضرت علام انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم سے جو وہ عالمیں اس سلسلے میں آپ ایک عربی قصیدہ مع ترجمہ و اعراب مکتبہ القرآن نے شائع کیا ہے۔ قیمت فی فتحہ دادا۔

(۸) حضرت شیع یعقوب علی صاحب عرفانی کی جملہ تصنیفات مکتبہ القرآن کی معرفت طلب فرمائیں۔ مدد و ذیل کتابیں مخصوص طبع پر قابل ذکر ہیں۔ (۱) احکام القرآن۔ ۲/۸۱۔ (۲) امثال القرآن۔ ۱/۱۰۔ (۳) رحمۃ للعالمین حصہ قل۔ ۲/۲۳ دو فم۔ (۴) نادر ثواب تحریر۔ ۲/۲۔

(۹) مناظرہ نہت یور۔ جماعت احمدیہ پر شیع صاحبان میں چار مسلکوں پر مصالح تحریکی مباحثہ ہو چکا ہے۔ جو فرقین کے مشرک کہ خرچ پر شائع کیا گیا تھا۔ اس کے صرف پہنچنے سے باقی ہی۔ فی نسخہ ۲/۲ روپے قیمت مقرر ہے۔

نہت۔ مکتبہ القرآن سے لڑپچر خرید کر آپ علی افناذ کے علاوہ اشاعت کے قرآن و موسیٰ سے شائع کیا گے۔

## مہاجر مکتبہ القرآن، راولہ۔ صلح جہنمگ

(دویں ابوالسلطان، فہیم و ناصر نے فیاض اس سام پر میں، بہ میں چھپا کر دفتر۔ القرآن و موسیٰ سے شائع کیا)



حضرت امام جماعت احمدیہ اولہ نبی نصرہ  
کراچی سے دمشق کی لئے طواری ہو موارد  
ہو رہے ہیں ۔



حضرت امام جماعت احمدیہ اولہ نبی نصرہ کراچی  
کی ہوانی مستقر ہر جناب چو ہدری سید  
ظفراللہ خاں صاحب یہ کفگو  
فرما رہے ہیں ۔



حضرت رسولی تذیر احمد علی صاحب و نہیں التبلیغ  
اویقد جو ۱۹ مئی ۱۹۷۶ء کو سیرالیون میں فرمض  
تبليغ اسلام ادا کرتے ہوئے انتقال فرمائے  
انہوں نے ایسا زخمی کیا کہ